
        
            
                
            
        

    


Khai Thị 

Quyển 2 





Ban Phiên Dịch Việt Ngữ 

Trƣờng Ðại Học Pháp Giới 

Vạn Phật Thánh Thành 

Talmage, California 

Dharma Realm Buddhist University, 

The Buddhist Text Translation Society, Viet Translation Dept. 

2001 Talmage Road, 

Talmage, CA 95481- 0217 

Mục Lục 

Vài Nét Về Vạn Phật Thánh Thành ............................................................................................ 8 

Sơ Lƣợc về Hòa Thƣợng Tuyên Hóa .......................................................................................10 

Mƣời Tám Ðại Nguyện của Hòa Thƣợng Tuyên Hóa ................................................................14 

Tám Quy Luật của Viện Phiên Dịch Kinh Ðiển ..........................................................................18 

1. GIEO NHÂN GẶT QUẢ .........................................................................................................18 

2. PHẢN BỔN HOÀN NGUYÊN ................................................................................................21 

3. DÙNG TÂM BÌNH THƢỜNG ÐỂ HỌC PHẬT .......................................................................22 

4. HỌC PHẬT THÌ ÐỪNG THAM DANH LỢI ............................................................................23 

5.  GHI  CHÚ  VỀ  SỰ  LINH  NGHIỆM  KHI  CẦU  MƢA  Ở  CÔNG  VIÊN  GOLDEN  GATE  -  SAN 

FRANCISCO .............................................................................................................................23 

6. TUYỂN HIỀN CỬ NĂNG ÐỂ LÀM BẬC TRỤ TRÌ .................................................................25 

7. KINH LĂNG NGHIÊM TUYỆT ÐỐI LÀ BỘ CHƠN KINH .......................................................26 

8. CHÚNG SINH BIỆT NGHIỆP VỌNG KIẾN, VÀ ÐỒNG PHẬN VỌNG KIẾN ..........................28 

9. TRÌ CHÚ TRƢỚC TIÊN PHẢI CHÁNH TÂM THÀNH Ý ........................................................34 

10. QUY MẠNG CHÚ LĂNG NGHIÊM QUANG MINH TRÊN ÐẢNH PHẬT ..............................38 

11. KHAI THỊ NHÂN NGÀY LỄ PHẬT ÐẢN ...............................................................................41 

12. BÁCH KHỔ GIAO TIÊN ......................................................................................................44 

13. BÁT KHỔ ............................................................................................................................48 

14. TU ÐẠO KHÔNG CẦN QUÁ THÔNG MINH ........................................................................52 

15. NHỮNG CON TRÙNG TÁC QUÁI TRÊN THÂN CỦA MÌNH ...............................................54 

16. BÍ QUYẾT TU ÐẠO: TIẾT THỰC, QUẢ DỤC ......................................................................57 

17. ĂN THỊT TỨC LÀ ĂN NGƢỜI .............................................................................................61 

18. TU ÐẠO CẦN PHẢI BỎ ÁC LÀM LÀNH ..............................................................................66 

19. ÐẠO CẢ SUY THÌ CÓ NGƢỜI NHÂN NGHĨA ....................................................................70 

20. TU ÐẠO CẦN CÓ TÂM KIÊN TRÌ KHÔNG ÐỔI ..................................................................75 

2 

21. CHIM ÐẠI BÀNG KIM SÍ ÐIỂU ............................................................................................77 

22. THỌ, YỂU, PHÚ, CÙNG ÐỀU KHÔNG RA KHỎI LUÂN HỒI ..............................................83 

23. VẠN MA KHÔNG LÙI BỒ ÐỀ TÂM .....................................................................................87 

24. TẤT CẢ CHÚNG SANH ÐỀU CÓ PHẬT TÁNH ...................................................................93 

25. RẮN LẠI NGHE PHÁP ........................................................................................................95 

26. TỰ TẠI PHI THA TẠI ......................................................................................................... 102 

27. YÊU QUÁI XUẤT THẾ ...................................................................................................... 105 

28. PHÁP GIỚI DUY TÂM TẠO .............................................................................................. 108 

29. CÁI HỌC TẠO MỆNH ....................................................................................................... 112 

30. ĂN THỊT THÌ CŨNG GIỐNG NHƢ LÀ ĂN CHẤT ÐỘC VẬY! ............................................ 115 

31. TU ÐẠO KHÔNG ÐƢỢC CẨU THẢ! ................................................................................. 117 

32. XÃ HỘI HỖN LOẠN .......................................................................................................... 119 

33. HIỆU LỊNH NHÂN NGÀY QUỐC KHÁNH NƢỚC MỸ ....................................................... 121 

34. MA VƢƠNG CŨNG PHẢI GIỮ QUY CỦ ........................................................................... 123 

35. THIÊN HẠ BỔN VÔ SỰ, DUNG NHÂN TỰ NHIỄU CHI .................................................... 125 

36. VÌ NỀN GIÁO DỤC MÀ LÀM CHUYỆN GIÁO DỤC ........................................................... 126 

37. NHÂN ÁC LỚN NHẤT LÀ SÁT SINH, ĂN THỊT ................................................................ 128 

38. ÐÔN PHẨM LẬP ÐỨC ...................................................................................................... 131 

39. ÐẠO .................................................................................................................................. 132 

40. CHÂN, THÀNH, HẰNG ..................................................................................................... 136 

41. LỜI KHUYẾN KHÍCH ÐẦU NĂM ....................................................................................... 137 

42. CÓ NÊN ÐỂ CHO TRẺ EM TỰ DO PHÁT TRIỂN CHĂNG? ............................................. 138 

43. NGUY CƠ CỦA SỰ TIẾN BỘ KHOA HỌC, KỸ THUẬT .................................................... 142 

44.  NÂNG  CAO  TIÊU  CHUẨN  HÀNG  TĂNG  SĨ,  TÍCH  CỰC  XIỂN  DƢƠNG  KINH  LĂNG 

NGHIÊM ................................................................................................................................. 145 

45. ÐẠO TRÀNG MỚI LẬP ..................................................................................................... 149 

46. BỐN ÐIỀU RĂN DẠY VỀ TÁNH THANH TỊNH CHÂN THẬT, BẤT HƢ ............................. 151 

3 

47. NĂM MƢƠI THỨ ẤM MA TRONG KINH LĂNG NGHIÊM ................................................. 155 

48. LĂNG NGHIÊM ÐẠI ÐỊNH ................................................................................................ 157 

49. ÐỪNG HAM THẦN THÔNG DỊ ÐOAN .............................................................................. 159 

50. MUỐN ÐỘ CHÚNG SINH THÌ TRƢỚC HẾT MÌNH ÐỪNG ĂN THỊT ................................ 161 

51. ÍT PHIỀN NÃO, ÍT TƢ DỤC .............................................................................................. 164 

52. NHÂN ÐỊA BẤT CHÂN, QUẢ THỌ KHỔ ........................................................................... 164 

54. LÀM NGƢỜI CẦN PHẢI HIẾU THẢO VỚI CHA MẸ ......................................................... 166 

55. TỰ DO QUÁ MỨC SẼ ÐEM LẠI ÐAU KHỔ! ..................................................................... 168 

56. "HIPPY" TỪ ÐÂU ÐẾN?.................................................................................................... 170 

57. HỌC ÐƢỜNG LÀ THÁNH ÐỊA .......................................................................................... 171 

58. KHI PHÁT NGUYỆN CẦN PHẢI THÀNH TÂM .................................................................. 172 

59. HỌC PHẬT PHÁP CẦN DŨNG MÃNH SỬA ÐỔI LỖI LẦM ............................................... 175 

60. NÓI CHUYỆN VỚI HỌC SINH TRƢỜNG DỤC LƢƠNG VÀ TRƢỜNG BỒI ÐỨC ........... 176 

61. QUÂN TỬ BIẾT CÁCH TẠO VẬN MẠNG ......................................................................... 179 

62. SỰ BẤT ÐỒNG GIỮA PHẬT VỚI MA ............................................................................... 181 

63. TÁM ÐỨC TÍNH CĂN BẢN LÀM NGƢỜI .......................................................................... 183 

64. LẤY VIỆC GIÚP ÐỜI LÀM TRÁCH NHIỆM ....................................................................... 185 

65. CÓ CHÍ THÌ NÊN .............................................................................................................. 186 

66. BÀI TRỪ SẮC THÁI MÊ TÍN ............................................................................................. 187 

67. LÒNG THAM KHÔNG ÐÁY CỦA CON NGƢỜI ................................................................ 189 

68. BA THỨ ÐỘC TÁC HẠI CON NGƢỜI NẶNG NỀ NHẤT ................................................... 191 

69. Ở VƢỜN LAN MÀ CHĂNG BIẾT LAN THƠM .................................................................. 193 

70. THẾ NÀO LÀ TAM TẠNG KINH MƢỜI HAI BỘ? .............................................................. 194 

71. ÐỨC LỤC TỔ Ở ẨN NƠI NHÓM THỢ SĂN ..................................................................... 196 

72. PHÁ BỎ TRI KIẾN NHÂN NGÃ, CHIA RẼ PHẬT GIÁO .................................................... 198 

73. NGƢỜI TU ÐẠO CẦN VƢỢT QUA KHẢO NGHIỆM ........................................................ 201 

4 

74. NGƢỜI TU ÐẠO CẦN GIỮ GÌN THÂN TÂM ..................................................................... 204 

75. KHÔNG TU GIỚI, ÐỊNH THÌ CHĂNG SINH TRÍ HUỆ ....................................................... 208 

76. CHA MẸ LÀ TẤM GƢƠNG CHO CON CÁI ....................................................................... 209 

77. NỀN VĂN HÓA CỐ HỮU CỦA TRUNG QUỐC ................................................................ 210 

78. CHÚNG SINH ÐÁNG THƢƠNG XÓT, KHÔNG BIẾT TỰ CỨU ........................................ 211 

79. XUẤT GIA LÀ XUẤT CÁI GÌ? ............................................................................................ 213 

80. ĂN THỊT LÀ NGUỒN GỐC CỦA TAI KIẾP! ....................................................................... 219 

5 

KHAI THỊ, Quyển 2, Hòa Thƣợng Tuyên Hóa 

COPYRIGHT (c) 1995 by The Buddhist Text Translation Society, 

Dharma Realm Buddhist University, Talmage, California, USA. All 

rights  reserved,  including  the  right  to  reproduce  this  book  or 

transmit it in any form or by anymeans, electronic or mechanical, 

including  photocopy,  recording,  or  any  information  storage  and 

retrieval  system,  except  for  the  inclusion  of  brief quotation  and  a 

review. Printed in the United States of America. 

First Edition, March 1995. 

ISBN: 0-88139-200-4 

Trong trƣờng hợp quý đạo hữu phát tâm ủng hộ về tinh thần hay 

vật chất hoặc có ý kiến đóng góp, xin biên thƣ về: 

Ban Phiên Dịch Việt Ngữ 

Trƣờng Ðại Học Pháp Giới 

Vạn Phật Thánh Thành 

2001 Talmage Rd. 

Talmage, CA 95481-0217 

Nếu có ý nguyện viếng thăm, quý vị có thể đến Vạn Phật Thánh 

Thành hay: 

PHÁP GIỚI THÁNH THÀNH THÁNH TỰ KIM LUÂN 

1029 West Capitol Ave 235 North Avenue 58 

West Sacramento, CA 95691 Los Angeles, CA 90042 

(916) 374-8268 (213) 258-6668 

6 

THÁNH TỰ KIM SƠN TU VIỆN PHẬT GIÁO & 

800 Sacramento Street HỌC VIỆN TÔN GIÁO THẾ GIỚI 

San Francisco, CA 94108 2304 McKinley Avenue 

(415) 421-6117 Berkeley, CA 94703 

(510) 848-3440 



7 

Vài Nét Về Vạn Phật Thánh Thành 

(The Sagely City of Ten Thousand Buddhas) 

Khác  với  đạo  Phật  ở  phƣơng  Ðông  đã  trải  qua  hơn  2.000  năm 

lịch sử, Phật giáo ở Mỹ quốc chỉ mới phôi thai, sinh mầm nẩy nhạ 

trong  khoảng  thế  kỷ  nầy.  Do  vậy,  khi  đem  Phật  Pháp  truyền  tới 

Mỹ,  nhu  cầu  đòi  hỏi  chƣ  Tăng,  trƣớc  thâm  ngộ  Phật  chỉ,  thông 

suốt Tam Tạng, đạo hạnh cao vút, sau là có thể vận dụng Phật lý 

viên dung với nền văn hóa Tây phƣơng, dùng ngôn ngữ thời đại. 

Nền  tảng  chủ  yếu  trong  việc  hoằng  pháp  là  kiến  thiết  tùng  lâm, 

định đặt một chế độ Tăng-lữ với giới luật nghiêm minh, tạo nhân 

duyên  thuận  lợi  cho  chƣ  Tăng,  Ni  học  tập,  nghiên  cứu,  tu  trì  và 

hành Ðạo. 

Với  những  điểm  then  chốt  ấy,  năm  1959,  Hòa  Thƣợng  Tuyên 

Hóa, vị đệ tử kế thừa tâm ấn của Ðại Hòa Thƣợng Hƣ Vân, sáng 

lập  ra  Tổng  Hội  Pháp  Giới  Phật  Giáo  để  chủ  động  việc  hoằng 

pháp. Năm 1966, Giảng Ðƣờng Phật Giáo ở Cựu Kim Sơn đƣợc 

thành lập, rồi tiếp theo là chùa Kim Sơn. 

Năm  1973,  Viện  Quốc  Tế  Dịch Kinh  ra đời.  Mục  đích  chính của 

Viện là dịch chính xác, dễ hiểu Tam Tạng Kinh Ðiển (Kinh, Luật, 

Luận)  từ  tiếng  Phạn  và  Hán  ra  các  ngôn  ngữ  khác  trên  thế  giới 

nhƣ tiếng Anh, Pháp, Tây Ban Nha, Nhật và Việt. Song song với 

chính văn, phần phiên dịch còn kèm theo lời giảng nghĩa của Hòa 

Thƣợng Tuyên Hóa khiến cho độc giả đời nay có thể dễ dàng am 

hiểu Phật lý và dễ dàng áp dụng vào sự tu hành, sinh hoạt thực 

tiễn.  Ðiểm  đặc  thù  của  Viện  là việc  phiên  dịch  do  chƣ  Tăng,  tục 

cộng tác phải thông qua bốn giai đoạn: Dịch từ nguyên văn, kiểm 

8 

lại  ý  dịch,  trau  chuốt  lời  văn  và  cuối  cùng  là  ấn  chứng  cho  bản 

dịch. 

Năm  1976,  Hòa  Thƣợng  sáng  lập  Vạn  Phật  Thánh  Thành,  một 

đại  tùng-lâm  với  hơn  70  tòa  nhà,  tọa  lạc  trên  500  mẫu  đất  ở 

Talmage, miền bắc California. Tất cả Tăng, Ni, cƣ sĩ không phân 

biệt quốc tịch đều có thể tới tu hành ở Vạn Phật Thánh Thành bởi 

vì mục đích chính của Tùng lâm ấy là dành cho tất cả mọi chúng 

sanh nào chân  tâm thành ý muốn tới đó tu hành. Cùng năm  ấy, 

1976,  Hòa  Thƣợng  sáng  lập  ra  trƣờng  Ðại  Học  Pháp  Giới  với 

bốn mục đích: Truyền bá giáo nghĩa của đạo Phật, hun đúc chân 

tâm  của  mọi  ngƣời,  tạo  lợi  ích  cho  xã  hội  và  giác  ngộ  tất  cả 

chúng sanh. 

Các  vị  Tăng,  Ni,  cƣ  sĩ  trú  tại  Vạn  Phật  Thánh  Thành  đều  sống 

thanh  đạm,  hƣớng  theo  Sáu  Tông-chỉ  của  Thánh  Thành  là: 

Không tranh, Không tham, Không truy cầu, Không ích kỷ, Không 

tự lợi và Không dối trá. Thanh, thiếu niên nam và nữ ở Vạn Phật 

Thánh  Thành  sống  biệt  lập;  các  em  hằng  ngày  có  thể  theo  học 

trƣờng  Tiểu  Học  Dục  Lƣơng hay  trƣờng  Trung Học  Bồi  Ðức, là 

bộ  phận  trực  thuộc  của  trƣờng  Ðại  Học  Pháp  Giới.  ở  đây,  học 

sinh,  sinh  viên  đều  giữ  nếp  sống  thanh  khiết:  Ăn  chay,  không 

uống  rƣợu,  không  hút  thuốc,  không  cờ  bạc,  xa  rời  truyền  hình, 

chiếu bóng và các tập quán ngoài đời. 

Ðến  nay,  sau  gần  30  năm  phát  triển,  Tổng  Hội  Pháp  Giới  Phật 

Giáo đã sáng lập ra nhiều đạo tràng ở khắp nơi nhƣ: 

-Chùa Kim Luân ở Los Angeles, California, Hoa Kỳ (1976); 

-Chùa Kim Phong ở Seatle, Washington, Hoa Kỳ; 

9 

-Chùa  Kim  Phật  ở  Vancouver,  British  Columbia,  Gia  Nã  Ðại 

(1983); 

-Chùa Hoa Nghiêm ở Calgary, Alberta, Gia Nã Ðại (1986); 

-Chánh Pháp Phật Học Viện ở Lục Quy, Ðài Loan (1989); 

Và  gần  đây,  thêm  nhiều  tu  viện  đƣợc  thành  lập  rải  rác  tại  tiểu 

bang  California  nhƣ  Pháp  Giới  Thánh  Thành  ở  Sacramento,  Tu 

Viện Phật Giáo & Học Viện Tôn Giáo Thế Giới ở Berkeley, Long 

Beach Thánh Tự ở California. 

 

Sơ Lƣợc về Hòa Thƣợng Tuyên Hóa 

Hòa  Thƣợng  Tuyên  Hóa  họ  Bạch,  tên  thật  là  An  Từ,  tự  là  Ðộ 

Luân.  Ngài  quê  ở  huyện  Song  Thành,  tỉnh  Tùng  Giang  thuộc 

Ðông Bắc, Trung Hoa, tức là Mãn Châu. 

Phụ  thân  Ngài  tên  Phú  Hải,  chuyên  làm  nghề  nông.  Mẹ  họ  Hồ, 

sinh đƣợc tất cả tám ngƣời con, năm trai ba gái; và Ngài là út. 

Hồ  thái  phu  nhân  thọ  chay  trƣờng,  niệm  Phật,  chẳng  hề  gián 

đoạn.  Một  đêm  nọ  phu  nhân  nằm  mộng  thấy  Ðức  Phật  A-Di-Ðà 

hiện  thân  phóng  đại  quang  minh  chiếu  triệt  thế  giới,  chấn  động 

thiên địa. Giật mình tỉnh giấc, phu nhân ngửi thấy mùi hƣơng kỳ 

diệu khắp phòng, rồi sau đó hạ sanh ra Ngài. 

Ngài vừa ra đời liền liên thanh khóc suốt ba ngày đêm không dứt. 

Chính là vì đau xót cho nỗi khổ của thế giới Ta-Bà nầy vậy. 

Ngài cƣ ngụ tại một thôn quê rất nhỏ bé, thƣa thớt nhà cửa. Thế 

nên,  đến  năm  mƣời  một  tuổi  Ngài  vẫn  chƣa  hề  thấy  qua  ngƣời 

10 

chết.  Một  hôm,  Ngài  cùng  lũ  bạn  trong  thôn  dạo  chơi  chốn  điền 

dã. Bất chợt Ngài thấy một em bé, miệng ngậm, mắt nhắm, nằm 

bó trong đám rơm bên lề. Ngài gọi mà đứa bé chẳng đáp, rờ thì 

chẳng có hơi thở. Ngài lấy làm khó hiểu vô cùng nên hỏi lũ bạn. 

Có kẻ hiểu biết liền nói: "Ðứa bé đã chết rồi!" Song Ngài vô cùng 

ngạc nhiên, không hiểu thế nào là chết. Về nhà, Ngài liền hỏi mẹ, 

bà dạy: "Phàm là ngƣời, ai cũng phải chết. Có kẻ chết già, có kẻ 

chết vì bệnh, cũng có kẻ chết vì tai nạn. Bất luận là giàu sang hay 

nghèo khó, bất luận là sĩ, nông, công, thƣơng, hay quan lại, ai ai 

rốt cuộc cũng phải chết." 

Ngài  lại  hỏi:  "Nếu  thật  nhƣ  vậy,  có  cách  gì  thoát  đƣợc  chết 

không?"  Bấy  giờ  trong  nhà  có  vị khách  xƣa  kia  từng  tu  Ðạo,  đỡ 

lời đáp rằng: "Chỉ có cách tu Ðạo, minh ngộ tự tâm, triệt kiến bổn 

tánh thì mới liễu đoạn sanh tử, siêu thoát luân hồi, thành Chánh 

Giác, chứng Vô Sinh." 

Tuy lúc đó Ngài còn nhỏ tuổi, song đối với lời vị khách nói, Ngài 

tỉnh  ngộ  sâu  xa,  do  đó  Ngài  lập  định  chủ  trƣơng  quyết  chí  xuất 

gia tu Ðạo. 

Khi Ngài mang chuyện xuất gia bàn với mẹ, bà dạy: "Xuất gia là 

chuyện tốt lắm, nhƣng cũng không phải là chuyện dễ làm. Cần có 

thiện căn, có đại nguyện lực, cần phát đại Bồ Ðề tâm thì mới có 

thể  thành  tựu  Vô  Thƣợng  Ðạo.  Nay  con  có  lòng  vậy,  ta  hết  sức 

đồng ý, cũng thật là phù hợp với giấc mộng xƣa kia vậy. Nay ta 

đã già, ngày tháng chẳng còn bao lâu, các anh chị con đều đã tự 

lập.  Con  nên  ở  lại  để  phụng  dƣỡng  cha  mẹ;  khi  ta  mất  rồi,  con 

xuất gia tu hành, lúc đó cũng chẳng muộn." 

11 

Ngài vâng lời cha mẹ, rồi sau đó hằng ngày thƣờng theo mẹ lạy 

Phật. Lạy Phật xong, Ngài lạy cha mẹ. 

Ngày qua ngày, đông tàn xuân đến, Ngài cung kính phụng dƣỡng 

song  thân  nhƣ  đối  với  Phật  vậy.  Chẳng  bao  lâu  tiếng  tăm  hiếu 

thảo  đồn  khắp  bốn  phƣơng,  khi  đó  mọi  ngƣời  đều  gọi  Ngài  là 

Bạch Hiếu Tử (ngƣời con chí hiếu họ Bạch). 

Năm  Ngài  19  tuổi  thì  mẹ  Ngài  qua  đời;  bấy  giờ  Ngài  từ  giã  họ 

hàng  lên  chùa  lạy  Hoà  Thƣợng  Thƣờng  Trí  làm  Thầy  và  quy  y, 

chính  thức  xuất  gia,  thọ  giới.  Sau  đó,  Ngài  về  lại  nơi  mộ  phần 

thân mẫu để thủ hiếu trong ba năm. Suốt thời gian ấy, Ngài sống 

trong  một túp lều tranh nhỏ, ngày ngày tọa Thiền, đọc tụng kinh 

điển  Ðại  Thừa  và  niệm  danh  hiệu  Phật  A-Di-Ðà.  Rất  nhiều  lần 

Ngài ngồi Thiền rồi nhập Ðịnh, liên tiếp trong nhiều tuần lễ chẳng 

rời thiền sàng. 

Một đêm nọ, dân trong thôn gần đó hốt hoảng thấy túp lều tranh 

của  Ngài  hừng  hực  lửa  đỏ.  Ánh  lửa  hồng  phừng  thẳng  lên  giữa 

không  trung  và  túp  lều  tranh  thì  sáng  rực  nhƣ  ban  ngày.  Nhiều 

ngƣời chạy đến mộ, hô hoán: "Nhà Hiếu Tử bị cháy rồi!" Cả trăm 

ngƣời  trong  làng  hè  nhau  xách  gáo,  đem  xô  tới  để  chữa  cháy. 

Song,  khi  tới  nơi  họ  chỉ  thấy  túp  lều  tranh  bình  lặng,  lửa  chẳng 

cháy và Ngài thì vẫn an nhiên, tĩnh mặc trong Thiền Ðịnh! 

Có  lần  Ngài  đang  tọa  Thiền  thì  chợt  có  vị  khách  đến  viếng.  Vị 

khách  ấy,  ngạc  nhiên  thay,  chính  là  Lục  Tổ  Huệ  Năng!  Ðức  Tổ 

Sƣ dạy Ngài rằng trong tƣơng lai Ngài sẽ tới Mỹ quốc để độ sinh, 

rằng  ở  Tây  phƣơng  Ngài  sẽ  gặp  nhiều  kẻ  hữu  duyên  có  thể 

hoằng dƣơng Phật Pháp và Ngài sẽ độ vô lƣợng vô biên chúng 

sanh. Mãi đến lúc Ðức Tổ Sƣ từ biệt quay đi rồi, Ngài mới choàng 

12 

tỉnh, nhớ lại rằng Ðức Huệ Năng vốn là ngƣời đời Ðƣờng, 1.200 

năm về trƣớc. Sau Ðệ Nhị Thế Chiến, Ngài vân du khắp nơi. Cuối 

cùng, trải hơn ba ngàn dặm, Ngài tới chùa Nam Hoa, bái kiến vị 

Ðại Thiện Tri Thức của thời bấy giờ là Lão Hòa Thƣợng Hƣ Vân. 

Lão Hòa Thƣợng lúc ấy đã 109 tuổi; vừa nhìn thấy Ngài, Lão Hòa 

Thƣợng  liền  nhận  ra ngay  sự  chứng  ngộ  của  Ngài.  Khi  đó,  Lão 

Hòa Thƣợng nói: "Nhƣ thị, nhƣ thị!"; và Ngài cũng đáp lại: "Nhƣ 

thị, nhƣ thị!" 

Bấy giờ, Lão Hòa Thƣợng Hƣ Vân ấn chứng sở đắc của Ngài, và 

Ngài  chính  thức  trở  thành  vị  Tổ  thứ  chín  của  dòng  pháp  Quy 

Ngƣỡng. 

Sau  đó,  Lão  Hòa  Thƣợng  dạy  Ngài  ở  lại  chùa  đảm  nhận  chức 

Viện Trƣởng Viện Giới Luật của Chùa Nam Hoa. 

Năm  1950,  Ngài  từ  giã  chùa,  lên  đƣờng  sang  Hƣơng  Cảng.  Ở 

đây, Ngài sống tại một sơn động biệt lập, chẳng lai vãng gì đến 

bụi trần, tục lụy. Chẳng bao lâu, có  vô số Tăng-lữ từ Trung Hoa 

Ðại  Lục  qua  Hƣơng  Cảng  tỮ  nạn,  và  họ  cần  sự  giúp  đỡ  của 

Ngài. Cuối cùng, ứng với nhân duyên, Ngài rời sơn động, lập ra 

giảng đƣờng và hai ngôi chùa, cùng trợ giúp xây dựng nhiều đạo 

tràng khác. 

Trong  suốt  mƣời  hai  năm  ở  Hƣơng  Cảng,  Ngài  là  tấm  gƣơng 

sáng, khổ hạnh, tinh tấn tu Ðạo, quên mình vì Phật Pháp. Ngài đã 

ảnh hƣởng vô số thiện nam tín nữ, khiến họ phát tâm Bồ Ðề, quy 

y Tam Bảo, ủng hộ Phật Pháp. 

Năm 1962, Ngài đến San Francisco, Mỹ Quốc. Tại đây, nơi một 

nhà kho nhỏ, Ngài kiên trì tu hành trong im lặng, chờ đợi cho cơ 

duyên  hoằng  dƣơng  Ðạo  Pháp  chín  mùi.  Lúc  ấy,  Ngài  tự  gọi 

13 

mình là "Mộ Trung Tăng" (nhà Sƣ trong phần mộ), hay là Hoạt Tử 

Nhân (ngƣời đã chết nhƣng còn sống). Những Phật tử hiểu biết 

sự tu hành chân chính của Ngài đều rất cảm động và cung kính 

ủng hộ, cúng dƣờng Ngài. 

Năm 1968, Ngài biết cơ duyên đã đến; Ngài nói: "Một đóa hoa sẽ 

nở  ra  năm  cánh."  Mùa  hè  năm  đó,  Ngài  chủ  trì  Pháp  Hội  giảng 

Kinh  Lăng  Nghiêm  trong  96  ngày.  Khi  Pháp  Hội  kết  thúc,  quả 

nhiên có năm ngƣời Mỹ đầu tiên xin xuất gia với Ngài. 

Từ đó, Ngài tiếp tục chủ trì nhiều Pháp Hội khác, giảng giải Tâm 

Kinh,  Kinh  Ðịa  Tạng,  Kinh  Pháp  Hoa,  Kinh  Pháp  Bảo  Ðàn  v..v... 

Năm 1971, Ngài giảng bộ kinh tối cao của Ðại Thừa, đó là Kinh 

Hoa Nghiêm. 

Song song với việc giảng Kinh, thuyết Pháp, Ngài còn làm vô số 

công  đức  độ  sinh  khác.  Năm  1976,  Ngài  thành  lập  Vạn  Phật 

Thánh Thành, nền tảng căn cứ địa để hoằng dƣơng Phật Pháp ở 

Mỹ Quốc. Tại Thánh Thành, Ngài xây dựng chế độ Tùng-lâm, đào 

tạo Tăng, Ni, học chúng, tạo nhân duyên thù thắng cho sự chân 

chính tu hành. 

 

Mƣời Tám Ðại Nguyện của Hòa Thƣợng Tuyên Hóa 

Năm Hòa Thƣợng Tuyên Hóa 19 tuổi thì mẫu thân Ngài qua đời. 

Sau khi lo liệu chu toàn việc mai táng, Ngài tới Chùa Tam Duyên 

ở  Hợp  Nhĩ  Tân  (Harbin),  chính  thức  xuất  gia,  lạy  Hòa  Thƣợng 

Thƣờng Trí làm Thầy. Ít lâu sau, Ngài tới mộ phần của mẫu thân 

thủ  hiếu.  Năm  đó,  nhân  ngày  vía  Ðức  Quán  Thế  Âm,  ngày  19 

14 

tháng  6,  Ngài  đối  trƣớc  chƣ  Phật,  Bồ  Tát  phát  mƣời  tám  đại 

nguyện: 

 "Kính lạy mười phương Phật,  

 Cùng với Tam Tạng Pháp,  

 Quá khứ, hiện tại Hiền Thánh Tăng,  

 Nguyện rủ lòng tác chứng: 

 Ðệ tử Ðộ Luân,  

 Thích An Từ,  

 Con nay phát tâm rằng: 

 Chẳng cầu phước báo hàng Trời, Người,  

 Cùng Thanh Văn, Duyên Giác,  

 cho đến hàng Bồ Tát quyền thừa.  

 Duy nương Tối Thượng Thừa 

 mà phát Bồ Ðề tâm.  

 Nguyện cùng Pháp Giới chúng sinh,  

 Nhất thời đồng đắc 

 A nậu đa la tam miệu tam bồ đề."  

1. Nguyện rằng nếu có một vị thuộc hàng Bồ Tát ở mƣời phƣơng 

ba đời, trong tận cùng hƣ không, biến khắp Pháp Giới, mà chƣa 

thành Phật thì tôi thề không thủ Chánh Giác. 

15 

2.  Nguyện  rằng  nếu  có  một  vị  thuộc  hàng  Duyên  Giác  ở  mƣời 

phƣơng  ba  đời,  trong tận  cùng  hƣ  không,  biến  khắp  Pháp  Giới, 

mà chƣa thành Phật thì tôi thề không thủ Chánh Giác. 

3.  Nguyện  rằng  nếu  có  một  vị  thuộc  hàng  Thanh  Văn  ở  mƣời 

phƣơng  ba  đời,  trong tận  cùng  hƣ  không,  biến  khắp  Pháp  Giới, 

mà chƣa thành Phật thì tôi thề không thủ Chánh Giác. 

4.  Nguyện  rằng  nếu  có  một  vị  thuộc  hàng  Trời,  Ngƣời  ở  trong 

Tam Giới, mà chƣa thành Phật thì tôi thề không thủ Chánh Giác. 

5. Nguyện rằng nếu có một Ngƣời ở trong mƣời phƣơng thế giới 

mà chƣa thành Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

6.  Nguyện  rằng  nếu  có  một  vị  Trời,  Ngƣời,  A-tu-la  chƣa  thành 

Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

7. Nguyện rằng trong thế giới loài Súc Sinh, nếu còn một loài nào 

chƣa thành Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

8. Nguyện rằng trong thế giới loài Ngạ Quỷ, nếu còn một kẻ chƣa 

thành Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

9. Nguyện rằng trong thế giới loài Ðịa Ngục, nếu còn một kẻ chƣa 

thành Phật, tôi thề không thủ Chánh Giác. 

10.  Nguyện  rằng  trong  Tam  Giới,  nếu  những  kẻ  từng  quy  y  với 

tôi, hoặc là Trời, Ngƣời, A-tu-la, các loài bay, lặn, động vật, thực 

vật,  linh  giới,  rồng,  súc  sinh,  quỷ,  thần,  mà  chƣa  thành  Phật,  tôi 

thề không thủ Chánh Giác. 

11.  Nguyện  rằng  tất  cả  những  phƣớc  lạc  mà  tôi  đáng  đƣợc 

hƣởng đều hồi hƣớng phổ thí cho tất cả chúng sinh trong Pháp 

Giới. 

16 

12.  Nguyện  rằng  một  mình  tôi  nhận  chịu  hết  tất  cả  khổ  nạn  của 

chúng sinh trong Pháp Giới. 

13. Nguyện rằng tôi sẽ phân linh vô số, phổ nhập tâm chúng sinh 

nào không tin Phật Pháp, làm cho họ bỏ ác, hƣớng thiện, hối quá 

sửa mình, quy y Tam Bảo, rồi cuối cùng thành Phật. 

14. Nguyện rằng tất cả chúng sinh nào, khi thấy mặt tôi, cho đến 

chỉ nghe tên tôi, đều phát tâm Bồ Ðề, mau đắc thành Phật Ðạo. 

15.  Nguyện  rằng  luôn  tôn  kính  điều  Phật  dạy,  và  thực  hành  mỗi 

ngày ăn một bữa. 

16.  Nguyện  giác  ngộ  loài  hữu  tình,  khắp  nhiếp  thọ  các  loài  căn 

cơ. 

17. Nguyện trong đời nầy tôi sẽ đắc Ngũ Nhãn, Lục Thông, và phi 

hành tự tại. 

18. Nguyện tất cả mọi cầu nguyện đều hoạch đắc mãn túc. 

Cuối cùng: 

 "Chúng sinh vô biên thệ nguyện độ.  

 Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn.  

 Pháp môn vô lượng thệ nguyện học.  

 Phật Ðạo vô thượng thệ nguyện thành."  

17 

Tám Quy Luật của Viện Phiên Dịch Kinh Ðiển 

1. Dịch giả phải thoát mình ra khỏi động cơ tự truy cầu danh lợi. 

2. Dịch giả phải tu tâm dƣỡng tánh, dứt bỏ đi thói cao ngạo. 

3. Dịch giả phải tự chế, không đƣợc tự khen rồi chê bai kẻ khác. 

4.  Dịch  giả  không  đƣợc  tự  cho  mình  là  tiêu  chuẩn,  là  thƣớc  đo, 

rồi hạ thấp kẻ khác bằng cách tìm lỗi lầm nơi tác phẩm của họ. 

5. Dịch giả phải lấy tâm Phật làm tâm mình. 

6. Dịch giả phải dùng Trạch Pháp Nhãn để phán xét đâu là chân 

lý. 

7. Dịch giả phải cung kính cầu thỉnh Cao Tăng, Ðại Ðức ở mƣời 

phƣơng chứng minh cho bản dịch của mình. 

8.  Dịch  giả  phải  hoan  hỷ  truyền  bá  giáo  nghĩa  nhà  Phật  bằng 

cách in Kinh, Luật, Luận một khi phần phiên dịch của mình đƣợc 

chứng minh là đúng đắn. 

 

"Trồng  nhân  Phật  thì  đặng  quả  Phật,   Trồng  nhân  Bồ  Tát 

Thì gặt quả Bồ Tát"  

1. GIEO NHÂN GẶT QUẢ 

 "Liễu tri chúng sanh chủng chủng dị,  

 Tất thị Tưởng, Hành sở phân biệt.  

 Ư thử quán sát tất minh liễu,  

 Nhi bất hoại ư chư pháp tánh."  

18 

Dịch là: 

 "Rõ biết chúng sanh nhiều chủng loại,  

 Do Tưởng, Hành, phân biệt mà có.  

 Nhân vì quán sát nên hiểu rõ 

 Song không hủy hoại tánh các pháp."  

Chúng  sanh  do  khởi  hoặc  nên  tạo  nghiệp,  thọ  báo,  trồng  nhân 

nào thì gặt quả ấy, đó là đạo lý rất tự nhiên. Nếu trồng nhân Phật 

thì  đặng  quả  Phật,  trồng  nhân  Bồ  Tát  thì  gặt  quả  Bồ  Tát,  trồng 

nhân Duyên Giác thì gặt quả Duyên Giác, trồng nhân Thanh Văn 

thì gặt quả Thanh Văn. Phật, Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác là 

bốn Thánh Ðạo. 

Trong sáu đƣờng phàm thì có ba đƣờng thiện là Thiên, Nhân, A-

tu-la; còn ba  đƣờng ác là Súc sinh, Ngạ  quỷ, Ðịa ngục. Nói tóm 

lại, nếu trồng nhân của ba đƣờng thiện sẽ gặt quả của ba đƣờng 

thiện, trồng nhân của ba đƣờng ác sẽ gặt quả của ba đƣờng ác. 

Ðạo lý đó đúng, không sai sót một mảy may và cũng không bao 

giờ thay đổi; và tuyệt nhiên chẳng có sắc thái mê tín nào cả. 

Ngƣời si mê thì không biết sự lợi hại của đạo lý nhân quả nên cứ 

tùy tiện hành động, chẳng tin nhân quả, thậm chí họ còn bác bỏ. 

Ngƣời có trí huệ thì biết nhân quả báo ứng hết sức lợi hại nên sợ 

làm những điều sai lầm với nhân quả. Bất luận làm chuyện gì đều 

phải ba lần suy nghĩ rồi mới thực hành. 

Bậc thánh nhân xuất thế tu hành là để chấm dứt vòng nhân quả. 

Kẻ phàm phu thì tạo thêm tội lỗi trong chuỗi nhân quả. Không có 

tội thì tạo thêm tội; tạo ra tội rồi thì chẳng chịu nhận đó là tội, còn 

19 

cho là chuyện đƣơng nhiên, chẳng có mảy may hổ thẹn. Thật là 

chồng chất thêm tội lỗi, chẳng thể tha thứ đặng! 

Chúng  sanh  có  nhiều  loại  dị  biệt;  bao  quát  thì  chỉ  có  hai  loại  là 

thiện với ác, nhƣng mỗi thứ đều khác nhau. Mỗi loại, mỗi thứ tạo 

những  nghiệp  riêng,  rồi  thọ  những  quả  báo  riêng;  nhƣng  nói 

chung thì tất cả chúng sanh đều ở trong pháp Ngũ Uẩn (sắc, thọ, 

tƣởng, hành, thức) mà hình thành nghiệp quả sai biệt của mình. 

Nếu ta quan sát và thông đạt đƣợc nghiệp quả báo ứng sai biệt 

này  thì  sẽ  thấu  suốt  tất  cả  pháp  tánh  mà  chẳng  hủy  hoại  đạo  lý 

của pháp tánh đó: 

 "Trí giả liễu tri chư Phật Pháp,  

 Dĩ như thị hạnh nhi hồi hướng,  

 Ai mẫn nhất thiết chư chúng sanh,  

 Linh ư thực Pháp chánh tư duy."  

Dịch là: 

 "Người trí thấu rõ mọi Phật Pháp,  

 Vậy nên tu hành để hồi hướng,  

 Với lòng thương xót mọi chúng sanh,  

 Khiến họ nghĩ đúng nơi chân lý."  

Kẻ  có  trí  huệ  thì  liễu  giải  Pháp  của  Phật  nói  ra,  cho  nên  họ  tu 

hạnh Bồ Tát, hồi hƣớng tất cả thiện căn mà họ tích tập đƣợc. Vì 

sao mà hồi hƣớng thiện căn cho chúng sanh? Vì họ ai mẫn tất cả 

chúng  sanh!  Bồ  Tát  thấy  chúng  sanh  quá  mê  muội;  những  điều 

chúng sanh làm  đều điên đảo. Bất luận là giáo  hóa chúng sanh 

20 

nhƣ thế nào thì chúng sanh cũng không lãnh hội đƣợc. Nếu dạy 

họ  phải  quên  mình  vì  ngƣời,  bỏ  ngọn  theo  gốc,  ủng  hộ  Chánh 

Pháp,  làm  cho  Chánh  Pháp  trụ  thế,  thì  họ  chẳng  bao  giờ  tin 

tƣởng.  Chúng  sanh  thật  đáng  thƣơng  hại.  Cho  nên  các  ngài 

khuyên  chúng  sanh  đừng  làm  chuyện  ác,  mà  làm  chuyện  thiện; 

đối với Pháp chân thật thì phải làm theo cho đúng. 

Thế nào là điều chẳng đúng? Các vị hãy tự phản tỉnh và suy nghĩ 

một  cách  chi  ly,  không  những  một  lần  mà  phải  thƣờng  thƣờng 

suy nghĩ, coi thử các vị có phạm lỗi lầm nhân quả không? Coi thử 

đối với Phật Giáo các vị đã tận tâm tận lực làm tròn trách nhiệm 

và nghĩa vụ chƣa, hay lại tạo ra đủ thứ tội nghiệp lỗi lầm? 

Vì thế, mọi nơi, mọi lúc, các vị phải hồi quang phản chiếu, phản 

tỉnh lại phản tỉnh, kiểm thảo rồi kiểm thảo, nhƣ vậy thì mới đúng 

là tín đồ chân chánh của đạo Phật! 

 

2. PHẢN BỔN HOÀN NGUYÊN 

(Vạn Phật Thành ngày 10 tháng 3 năm 1977) 

Phật  Giáo  thƣờng  nói  "phản  bổn  hoàn  nguyên,"  có  nghĩa  là 

chúng ta xƣa nhƣ thế nào thì trở lại nhƣ thế đó; song khi xƣa bổn 

lai nhƣ thế nào? Lúc xƣa cái gì cũng chẳng có. Cho nên bây giờ 

hoàn nguyên tức là quay trở lại  trạng thái mà cái gì cũng chẳng 

có. 

Hễ  mình  có  một  chút  chấp  trƣớc  tức  là  có  chƣớng  ngại.  Có 

chƣớng  ngại  thì  không  thể  ra khỏi  Tam  Giới,  cho  nên  nhất  định 

phải phá thủng mọi chấp trƣớc. Khi tới chỗ chẳng có gì cả, thì đó 

là  lúc  mình  khôi  phục  lại  bộ  mặt  thật  của  chính  mình.  Hiện  tại 

21 

mình muốn có cũng chẳng đƣợc, chờ tới khi mình chẳng muốn gì 

cả thì mọi thứ đều có đủ. Trí huệ sẽ hiện tiền, thần thông sẽ hiện 

tiền, diệu dụng sẽ hiện tiền. 

Tại sao mình chẳng có trí huệ, thần thông? Là vì mình đi hết chỗ 

này  đến  chỗ  khác  lƣợm  lặt  những  thứ  rơm  rác,  còn  những  thứ 

vàng  bạc  châu  báu  thì  mình  không  muốn.  Cái  bản  hữu  quý  giá 

của chính mình thì mình chẳng muốn, lại vất bỏ đi, mà chỉ đi tìm 

những thứ rác rƣởi rồi tự cho mình là thông minh lắm. Ðúng ra thì 

thật là hết sức si mê vậy! 

 

3. DÙNG TÂM BÌNH THƢỜNG ÐỂ HỌC PHẬT 

 "Lộ dao tri mã lực,  

 Nhật cửu kiến nhân tâm."  

Dịch là: 

 "Trải đường dài xa, biết sức ngựa,  

 Lâu ngày chày tháng, rõ lòng người."  

Kẻ  học  Ðạo  không  phải  chỉ  một  ngày  một  đêm  mà  có  thể  học 

đƣợc Phật Pháp. Cần có thời gian lâu dài để thể nghiệm đạo lý 

Phật dạy, theo đạo lý đó mà tu hành mới có thể thành tựu đƣợc. 

Ngƣời chân chính nhận thức đƣợc Phật Pháp thì chẳng kinh hãi, 

sợ  sệt,  chẳng  vui  cũng  chẳng  buồn.  Phật  Pháp  thì  nhƣ  vậy: 

chẳng có gì đáng lo âu khiếp sợ, cũng chẳng có gì đáng vui hay 

đáng  buồn  cả.  Phải  luôn  giữ  trạng  thái  "nhƣ  nhƣ  bất  động,  liễu 

liễu thƣờng minh," (1) vì đó chính là bản chất của Phật Pháp vậy! 

22 

4. HỌC PHẬT THÌ ÐỪNG THAM DANH LỢI 

(Vạn Phật Thành ngày 15 tháng 3 năm 1977) 

Ngƣời  học  Phật  Pháp  cần  phải  luôn  luôn  thành  thật  dụng  công 

mà  tu  hành,  nhƣ  hai  chân  đứng  vững  trên  mặt  đất  (cƣớc  đạp 

thực địa), không đƣợc mƣu đồ hƣ danh. 

Ham thích hƣ danh thì chẳng ích lợi gì cho việc tu Ðạo. Muốn làm 

những việc "hữu thực vô danh" thì không đƣợc tham cầu chuyện 

"hữu danh vô thực"; nghĩa là không tham cầu cái danh giả dối, có 

tiếng  mà  không  có  miếng.  Còn  nhƣ  làm  những  việc  chân  thật 

đƣợc biểu hiện ra ngoài thì đƣợc gọi là "hữu thực vô danh"! 

Các  vị  đừng  nên  tham  cầu  cái  hƣ  danh;  mỗi  hành  động,  mỗi  lời 

nói, mỗi ý niệm đều phải chân thật. Lòng tâm chân thật, làm việc 

chân thật, chính là bản sắc của tín đồ Phật Giáo. Tâm mình sung 

mãn đạo đức, học vấn và trí huệ thì lúc đó mới gọi là có bản lãnh! 

Ðừng tham cái danh hão, đừng thích cái lợi giả của thế gian; nếu 

không  thì  cũng  giống  nhƣ  "cánh  hoa  giả"  chẳng  bao  giờ  có  thể 

sinh "quả" thật đƣợc. Ðó là điểm hết sức quan trọng, mong các vị 

chú ý! 

 

5. GHI CHÚ VỀ SỰ LINH NGHIỆM KHI CẦU MƢA Ở CÔNG 

VIÊN GOLDEN GATE - SAN FRANCISCO 

(Do ngƣời trong cuộc thuật lại) 

Ở San Francisco và những vùng phụ cận mấy trăm dặm đã xảy 

ra nạn hạn hán. Trong hai năm liền mƣa rất ít, không những gây 

khó khăn cho việc trồng trọt mà nƣớc uống cũng trở thành vấn đề 

23 

nghiêm  trọng,  nên  việc  dùng  nƣớc  mỗi  ngày  bị  hạn  chế.  Vì  thế, 

những  ngƣời  xuất  gia  và  tại  gia  ở  chùa  Kim  Sơn  tự  động  phát 

tâm cầu mƣa, thực hành hạnh Bồ Tát. 

Vào lúc bảy giờ sáng ngày 16 tháng 12 năm 1977, tại công viên 

Golden Gate, Thầy Hằng Thực đại diện thiết lập đàn để cầu mƣa. 

Tổng  cộng  có  mấy  trăm  ngƣời  tham  gia  thành  khẩn  tụng  niệm 

chú cầu mƣa. Pháp Hội hết sức trang nghiêm; từ lúc nƣớc Mỹ lập 

quốc  đến  nay,  đây  là  pháp  hội  đầu  tiên  vậy.  Ngƣời  nào  không 

phải là tín đồ Phật Giáo thì cho là mê tín và chuyện không thể xảy 

ra đƣợc. Khi kết thúc Pháp Hội, mọi ngƣời ra về với lòng tin vững 

chắc là sẽ có mƣa xuống. Cổ nhân có câu: 

 "Tinh thành sở chí, Kim thạch vi khai."  

Nghĩa là: 

 "Lòng thành cùng cực, Vàng, đá cũng tan."  

Cho nên, ngày hôm sau vào khoảng mƣời hai giờ trƣa, bầu trời 

đang quang đãng trong suốt, đột nhiên mây đen kéo đến, sấm sét 

nổi  lên,  và  trong  khoảnh  khắc  mƣa  rơi  phủ  khắp.  Mọi  ngƣời  ai 

nấy đều hết sức vui mừng. 

Cơn  mƣa  bất  ngờ  đã  làm  cho  những  chuyên  gia  khí  tƣợng  hết 

sức ngạc nhiên. Có hiện tƣợng này là do sự "cảm ứng đạo giao": 

Lòng thành khẩn cao độ của những ngƣời phát tâm cầu mƣa đã 

tác động đƣợc tâm từ bi của Long Vƣơng, nên dù cho không phải 

là lúc trời phải mƣa, nhƣng mƣa lại tuôn xuống để cứu độ chúng 

sinh! 

Nạn  hạn  hán  đƣợc  tiêu  trừ  sau  trận  mƣa  đó.  Tin  này  truyền  đi 

khắp San Francisco, ký giả báo chí và các đài truyền hình đều tới 

24 

phỏng  vấn,  chụp  hình,  quay  phim.Chuyện  này  đƣợc  loan  truyền 

cho là chuyện hết sức kỳ lạ. Ngƣời viết có tham gia Pháp Hội cầu 

mƣa này nên ghi chép lại để các vị độc giả biết. 

 

6. TUYỂN HIỀN CỬ NĂNG ÐỂ LÀM BẬC TRỤ TRÌ 

(Vạn Phật Thành ngày 16 tháng 1 năm 1978) 

Trong  tƣơng  lai,  các  chùa  Kim  Luân,  Kim  Sơn  và  Nhƣ  Lai  đều 

cần một vị Trụ Trì. Vì vậy, các vị hãy suy cử một vị có tài đức, có 

đủ tƣ cách để làm Trụ Trì, rồi ủng hộ vị đó. 

Tuyển  trạch  một  vị  Trụ  Trì  thì  phải  lấy  gì  làm  tiêu  chuẩn?  Thứ 

nhất  là  vị  đó  không  đƣợc  nóng  giận,  đối  xử  phải  có  hòa  khí,  ở 

đâu  cũng  tạo  đƣợc  nhân  duyên  với  chúng  sanh;  không  dùng 

quyền  lực  để  áp  đảo  ngƣời  khác,  biết  dùng  tác  phong  dân  chủ 

mà làm việc khiến cho mọi ngƣời kính nể. 

Nếu tuyển chọn một vị Trụ Trì hay nóng giận thì không ai có thể 

chịu đƣợc sự áp bức của vị đó, mọi ngƣời sẽ bất mãn, hòa khí sẽ 

không còn. Nhƣ vậy thì chẳng giúp ích gì cho Phật Giáo cả, mà 

ngƣợc lại, còn gây khó khăn nữa! 

Vị nào diệt đƣợc nóng giận, biết nhẫn nhục cao độ, tất nhiên sẽ 

đƣợc tuyển làm  Trụ  Trì;  nếu trái lại e rằng ít có hy vọng. Bởi vì 

sao? Bởi vì có phiền não thì rất dễ đem 

Phật Pháp thiêu hủy đi! Phiền não thuộc về lửa có thể thiêu hủy 

mọi thứ, dù cho có trận mƣa lớn nhƣ vừa kể, cũng không thể nào 

dập tắt đƣợc đại hỏa tai này. 

25 

Hôm nay, ngày 16 tháng giêng năm 1978, tôi nói với các vị những 

lời quan trọng này bởi vì tƣơng lai khi tuyển chọn vị Trụ Trì, các vị 

cần phải nhận  xét phẩm hạnh, kiến thức của vị đó nhƣ thế nào. 

Phàm  là  Trụ  Trì  tất  phải  có  thiện  duyên  quảng  đại,  hòa  hợp  với 

tất  cả  mọi  ngƣời,  đồng  lao  cộng  tác,  mọi  ngƣời  đều  tôn  kính, 

không làm cho ai oán ghét. 

Bất luận là Tỳ Kheo, Tỳ Kheo Ni, Ƣu Bà Tắc, Ƣu Bà Di, nếu các 

vị thấy ngƣời nào có Ðạo tâm, tinh tấn tu hành, có năng lực lãnh 

đạo, xứng đáng làm bậc Trụ Trì, thì ngƣời đó có thể đƣợc suy cử 

làm Trụ Trì vậy! 

 

7. KINH LĂNG NGHIÊM TUYỆT ÐỐI LÀ BỘ CHƠN KINH 

Hôm nay là ngày 17 tháng 12 năm 1976 (ngày vía Ðức A Di Ðà), 

tôi  đối  trƣớc  mƣời  phƣơng  chƣ  Phật  phát  nguyện  nhƣ  sau. 

Nguyện gì? Nguyện này có liên hệ đến vấn đề Kinh Lăng Nghiêm 

là thật hay giả. 

Gần  đây  có  rất  nhiều  học  giả  phê  bình  Kinh  Lăng  Nghiêm,  cho 

rằng bộ Kinh này không phải do chính Ðức Phật Thích Ca nói ra, 

mà là do ngƣời đời sau ngụy tạo. Ðó là lối tuyên truyền phá hoại, 

làm  cho  rất  nhiều  tín  đồ  không  muốn  thâm  giải  Phật  Pháp,  sinh 

lòng phỉ báng hoài nghi. Nhiều ngƣời nghe nói thì nói theo, nhƣng 

lại không biết chân giả thế nào, đó là điều rất đáng thƣơng! 

Hôm nay, tôi đối trƣớc mọi ngƣời mà bảo chứng rằng Kinh Lăng 

Nghiêm là bộ kinh chân thật; không những Kinh Lăng Nghiêm mà 

Chú  Lăng  Nghiêm  cũng  chân  thật!  Kinh  Lăng  Nghiêm  là  chân 

thân của Phật, là xá lợi của Phật, không ai có thể phá hoại đƣợc! 

26 

Có  Kinh  Lăng  Nghiêm  thì  có  Chánh  Pháp,  không  có  Kinh  Lăng 

Nghiêm thì không có Chánh Pháp! Nếu nhƣ Kinh Lăng Nghiêm là 

giả thì tôi nguyện sẽ bị cắt lƣỡi, và đọa Vô Gián địa ngục. 

Tôi hy vọng các vị từ đây về sau phải có Trạch Pháp Nhãn, đừng 

nghe theo lời của các vị tiến sĩ hay học giả nghiên cứu Kinh Lăng 

Nghiêm mà cho rằng bộ Kinh này là ngụy tạo! Các vị đừng để bị 

dao động, mà trái lại, cần phải có Ðịnh lực để chuyển hóa sự sai 

lầm đó!Vì sao những kẻ đó lại cho rằng Kinh Lăng Nghiêm là giả 

tạo? Là vì họ đã mê lầm đến cực điểm, không muốn cho Chánh 

Pháp trụ thế, không muốn ngƣời khác tu hành, cho nên cố ý phá 

hoại! Trong Kinh Lăng Nghiêm có dạy rằng: 

 "Dâm tâm bất trừ, Trần bất khả xuất."  

Nghiã là: 

 "Lòng dâm không dứt, Trần gian chẳng thoát."  

Chỉ hai câu này thôi cũng đủ chứng minh bộ Kinh này hàm chứa 

diệu lý chơn thật, xác quyết của chƣ Phật nói ra: "Nếu không trừ 

đƣợc  lòng  dâm  dục,  thì  không  thể  ra  khỏi  đƣợc  Tam  Giới.  "(2) 

Cũng có thể nói rằng: Nếu không đoạn dục, khứ ái, thì căn bản 

không  thể  nào  chứng  quả  đƣợc!  Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  còn 

dạy rằng: 

 "Nhược bất đoạn dâm,  

 Tu Thiền Ðịnh giả,  

 Như chưng sa thạch,  

 Dục kỳ thành phạn,  

27 

 Vô hữu thị xứ."  

Nghiã là: 

 "Không dứt lòng dâm,  

 Mà tu Thiền Ðịnh,  

 Cũng như nấu cát,  

 Rồi mong thành cơm,  

 Thật chẳng thể được."  

Do đó, quán chiếu thì biết rằng Chánh Pháp Nhãn Tạng là ở đây! 

Phàm  là  ngƣời  Phật  tử  chân  chính  thì  nhất  định  phải  ủng  hộ, 

nghiên cứu Kinh Lăng Nghiêm và tụng trì Chú Lăng Nghiêm, bởi 

vì  Chú  này  có  năng  lực  không  thể  nghĩ  bàn;  đó  là  kinh  nghiệm 

của chính bản thân tôi. 

Tôi  lại  phát  nguyện  đặc  biệt  nhấn  mạnh  rằng  bộ  Kinh  Lăng 

Nghiêm là thật chứ không phải giả. Nếu tôi có sai lầm thì nguyện 

sẽ đọa địa ngục và bị cắt lƣỡi! 

Hy  vọng  các  vị  nhận  thức  rõ  ràng  vấn  đề  này,  tự  mình  phải  có 

chánh kiến, đừng cô phụ lòng tôi. 

 

8. CHÚNG SINH BIỆT NGHIỆP VỌNG KIẾN, VÀ ÐỒNG 

PHẬN VỌNG KIẾN 

Trong Kinh Lăng Nghiêm có một đoạn thảo luận về hai thứ điên 

đảo vọng kiến. Thế nào là hai thứ điên đảo vọng kiến? 

28 

Thứ  nhất  gọi  là  Chúng  Sinh  Biệt  Nghiệp  Vọng  Kiến,  tức  là  do 

mình  đơn  độc  tạo  nghiệp  không  giống  với  tất  cả  những  ngƣời 

khác,  tự  mình  kiến  giải  hành  vi  không  giống  kẻ  khác,  trong  mọi 

trƣờng  hợp  thì  mình  hoàn  toàn  đều  khác.Thí  dụ  cho  mình  là 

ngƣời giỏi nhất, hại ngƣời lợi mình, thích những điều xa vời hão 

huyền hoặc làm những việc mà không có ngƣời nào dám làm. Ðó 

là  tạo  nghiệp,  mà  tự  mình  tạo  thì  mình  thọ,  so  với  ngƣời  khác 

không giống nhau. 

Loại thứ hai gọi  là Chúng Sinh Ðồng Phận Vọng  Kiến, tức là do 

chúng  sinh  cộng  nghiệp  tạo  thành,  mình  cùng  với  tất  cả  những 

ngƣời khác thì đều giống nhau; cũng nhƣ thiên tai làm chết hàng 

ngàn vạn ngƣời thì đó gọi là cộng nghiệp, là một số ngƣời cùng 

chịu chung. Những ngƣời đó cùng tạo điều ác nên cùng thọ quả 

báo giống nhau. 

Chữ "kiến" ở đây có nghĩa là kiến giải, bởi vì lấy si mê của chúng 

sinh làm của mình, nhận tên trộm làm con mình, cho nên sinh ra 

đủ  thứ  chấp  trƣớc  vọng  tƣởng.  Do  vọng  tƣởng  mà  sinh  ra  mê 

hoặc,  do  mê  hoặc  mà  tạo  ra  vô  số  ác  nghiệp,  bởi  vậy  cho  nên 

cùng nhau thọ quả ác. 

Bây giờ tôi xin kể một chuyện thật về Cộng nghiệp nhƣ sau: Năm 

Dân Quốc thứ 33 (1944), ở tỉnh Hà Nam, Trung Quốc, hoàn toàn 

không có mƣa cả một năm trời, đất đai khô cằn mà còn bị thêm 

nạn châu chấu. Những con châu chấu này mỗi lần bay tới thì đầy 

cả  bầu  trời.  Tất  cả  nông  sản  đều  bị  chúng  ăn  hết,  thậm  chí  một 

ngọn cỏ một chiếc lá cũng không mọc lên nổi. Lúc bấy giờ có một 

đứa trẻ nhìn thấy trên trời có một ông già đeo cái túi, từ sáng đến 

chiều luôn tay vứt xuống những con châu chấu từ trong túi ấy bay 

khắp bầu trời.Dân ở đó vì quá đói nên giăng lƣới bắt châu chấu 

29 

về ăn cho đỡ đói. Họ nghĩ rằng châu chấu cũng là một nông sản 

nên không có chất độc. Ngờ đâu khi những con châu chấu này bị 

nấu chín rồi thì biến thành phân, thành đất bùn, ăn không đƣợc, 

không ai dám ăn cả. Vì đói quá nên dân chúng chỉ còn có cách là 

dời  đến  nơi  khác.  Từ  tỉnh  Hà  Nam  đến  Trƣờng  An  cách  xa  tám 

trăm  dặm,  trong  khoảng  đƣờng  có  ngƣời  chết  không  biết  bao 

nhiêu mà kể; những ngƣời này chết một cách khủng khiếp, ai nấy 

nhìn  thấy  cũng  khiếp  sợ.  Ðây  có  thể  nói  là  một  ví  dụ  do  "cộng 

nghiệp" mà chiêu cảm lấy quả báo. 

Bây giờ nói tới Biệt Nghiệp Vọng Kiến và Ðồng Phận Vọng Kiến. 

Trong Kinh Lăng Nghiêm Phật có giải thích rất rõ ràng.Thế nào là 

Biệt  Nghiệp  Vọng  Kiến?  Cũng  nhƣ  trong  thế  giới  này,  có  những 

ngƣời mắt bị nhặm thì thấy trƣớc mắt toàn một màu đỏ, ban đêm 

khi  nhìn  ánh  đèn  lại  thấy  xung  quanh  đèn  có  những  vòng  ánh 

sáng  đủ  màu.  Bởi  mắt  có  bịnh  nên  mới  thấy  những  huyễn  ảnh 

nhƣ vậy, thấy đủ năm màu tạp sắc trùng trùng điệp điệp. Con mắt 

bịnh  này  tƣợng  trƣng  cho  vô  minh,  ban  đêm  tƣợng  trƣng  cho  si 

mê,  ánh  đèn  tƣợng  trƣng  cho  tạng  tánh,  tức  là  bổn  tánh  của 

mình,  năm  màu  sắc  tƣợng  trƣng  cho  Ngũ  Uẩn  hay  Ngũ  Ấm,  là 

những trần cảnh giả tạo. 

Vì  do  chúng  sinh  có  vọng  kiến  nên  mới  có  huyễn  ảnh  ở  ngoại 

cảnh; nếu vọng kiến mà trừ rồi thì bịnh không còn nữa, ánh sáng 

huyễn ảnh đó làm sao mà có đƣợc? Con mắt tốt tƣợng trƣng cho 

trí huệ chân thật, còn bóng đèn tƣợng trƣng cho chân lý. Dùng trí 

huệ  chân  thật  mà  thấy  đƣợc  chân  lý,  thì  Nhất  Chân  Pháp  Giới 

hoàn toàn không có Ngũ ấm, Ngũ Trần gì cả. 

Cũng nhƣ có ngƣời mắt mình vốn không có bịnh nhƣng tự mình 

lại  làm  cho  có  bịnh.  Giống  nhƣ  một  anh  chàng  hút  thuốc  phiện 

30 

vậy, có lần anh ta cƣời lớn trong khi anh ta đang đứng trƣớc một 

bức tƣờng. 

-Tôi hỏi: "Tại sao anh cƣời?" 

-Anh ta trả lời: "Thật là kỳ quái! Bức tƣờng này thật đẹp, nó có đủ 

năm màu ánh sáng chiếu rọi bốn phía." 

Ðó chỉ là do huyễn ảnh mà ra, không có bịnh mà hút thuốc phiện 

thì tâm thần trở nên điên đảo. Những huyễn ảnh đó vốn là giả lại 

cho  là  thật,  nên  thân  ở  trong  mê  mà  chẳng  biết  mình  mê!  Trên 

đây đã lƣợc giải Biệt Nghiệp Vọng Kiến. 

Tiếp  theo,  trong  Kinh  lại  giải  thích  thế  nào  là  Ðồng  Phận  Vọng 

Kiến. Thí dụ nhƣ trong Diêm Phù Ðề có một châu nhỏ, chỉ có hai 

nƣớc mà quả báo chiêu cảm không giống nhau. Dân chúng của 

một  nƣớc  thì  thọ  cảm  ác  duyên,  toàn  gặp  những  tai  nạn  bất 

tƣờng; còn dân ở nƣớc lân cận thì chẳng bị gì cả. Ðó là do vọng 

hoặc, vọng nghiệp, vọng kiến mà tạo thành. 

Nhƣ hiện tại ở Mỹ, miền Ðông thƣờng có tai họa bão lụt làm chết 

nhiều ngƣời, nhƣng miền Tây Nam thì hoàn toàn vô sự. Ðó là vì 

nghiệp  cảm  chỉ  tại  miền  Ðông  mà  thôi,  không  có  tại  miền  Tây 

Nam vậy.Hoặc có kẻ thấy hai mặt trời hay hai mặt trăng thì đều là 

những điềm bất tƣờng; ngƣời xƣa nói: "Thiên vô nhị nhật, Dân vô 

nhị quân." (Trên, không có hai mặt trời; Nƣớc, không có hai vua.) 

Ở Trung Hoa, về đời nhà Hạ, vua Kiệt là ngƣời bạo ngƣợc, trên 

không trung bỗng nhiên hiện ra hai mặt trời, nhà Hạ nhân đó mà 

diệt  vong.  Ðó  là  điềm  hung  dữ  đƣợc  báo  trƣớc.Ngoài  ra  còn  có 

những  điềm  gọi  là  Vựng,  Thích,  Bội,  Quyết.  Những  ác  khí  bao 

quanh  mặt  trăng  làm  mờ  mặt  trăng  thì  gọi  là  Vựng;  khí  đen  che 

31 

lấp mặt trăng gọi là Thích; khí trắng ở bên cạnh mặt trăng gọi là 

Bội,  mà  che  đi  một  nửa  thì  gọi  là  Quyết.  Ðó  là  những  điềm  xấu 

thuộc về mặt trăng. 

Lịch sử Trung Hoa có chép rằng khi mặt trăng bị che lấp bảy lần 

thì  Hán  Cao  Tổ  ở  Bành  Thành  bị  giặc  Hung  Nô  vây  khốn.Ngôi 

sao  có  ánh  sáng  dài  sau  đuôi  gọi  là  Tuệ,  tức  là  sao  chổi;  hào 

quang ngắn hơn quét đi bốn phía thì gọi là Bột Tinh; ở trên không 

trung xẹt xuống gọi là Phi Tinh; ở dƣới mà vọt lên gọi là Lƣu Tinh; 

đó đều là những điềm xấu thuộc về các ngôi sao. 

Sách Xuân Thu có chép rằng vua Tống Nhƣợng Công không có 

nhân  nghĩa  nên  sao  xẹt  xuống  nhƣ  mƣa,  vua  Tần  Thủy  Hoàng 

hết sức bạo ngƣợc thì sao chổi xuất hiện; đó cũng là những điềm 

không lành.Ác khí ở phía trên mặt trời gọi là Phụ, ở bên cạnh mặt 

trời gọi là Nhĩ. Sau khi trời mƣa mà xuất hiện cầu vồng thì gọi là 

Hồng  Nghê,  buổi  sáng  gọi  là  Hồng,  buổi  chiều  gọi  là  Nghê;  đó 

đều là những điềm xấu của mặt trời. Tóm lại, bên cạnh mặt trời, 

mặt trăng có hiện ra những khí đó đều là những điềm báo trƣớc 

sự bất tƣờng. 

Ở  nƣớc  Trung  Hoa,  mỗi  khi  một  triều  đại  thay  đổi  thì  đều  có 

những điềm bất tƣờng xảy ra. Có lần, một vị Hoàng Ðế thấy điềm 

bất tƣờng nơi một ngôi sao, liền triệu quan Thiên Văn đến để hỏi 

sẽ xảy ra điềm tốt hay xấu. 

-Vị Khâm Thiên Giám tâu rằng: "Ðây là điềm hết sức bất tƣờng, 

Bệ  Hạ  có  thể  sẽ  tử  vong,  nhƣng  thần  có  cách  làm  cho  vị  Tể 

Tƣớng chịu điều hung dữ ấy thay cho Bệ Hạ, Bệ Hạ có bằng lòng 

không?" 

32 

-Nhà vua trả lời: "Tể Tƣớng lo liệu quốc gia đại sự thì làm sao có 

thể chết thay cho ta đƣợc." 

-Viên quan lại hỏi: "Có thể chuyển tai họa đến nhân dân chăng?" 

-"Dân là gốc của nƣớc, ta vì dân mà làm, có thể nào để dân chết 

thay cho ta đƣợc." 

-"Nếu vậy thì chuyển tai họa này đến mùa màng đƣợc chăng?" 

-"Mùa  màng  mà  mất  thì  dân  sẽ  chết  đói,  đó  là  chuyện  ta  không 

thể làm đƣợc!" 

Quan  Khâm  Thiên  Giám  nghe  xong  liền  sụp  lạy  mà  tâu  rằng: 

"Hoàng Thƣợng đúng là bậc minh quân có lòng nhân từ, thì nhất 

định sẽ chuyển đƣợc điều hung dữ thành điều kiết tƣờng; Hoàng 

Thƣợng nhất định không thể chết đƣợc!" 

Quả nhiên, ngày hôm sau điềm xấu trên trời biến mất, không còn 

thấy  nữa.  Việc  đó  chứng  minh  rằng  không  có  chuyện  gì  là  cố 

định, chỉ do tâm mình mà chuyển biến thôi. Nếu tâm thiện thì có 

thể chuyển điều xấu thành điều tốt; cho nên Lão Tử nói rằng: 

 "Hồi tâm thú thiện,  

 Thiện tuy vị vi nhi Thiện Thần tùy chi.  

 Hồi tâm hướng ác,  

 Ác tuy vị vi nhi Ác Thần tùy chi."  

Dịch là: 

 "Quay tâm hướng thiện,  

33 

 Ðiều thiện tuy chưa làm mà Thiện Thần đã theo sát. Chuyển tâm 

 về ác,  

 Ðiều ác tuy chưa làm mà Ác thần đã kề bên."  

Thần thì có thiện có ác; Thiện thần thì bảo hộ thiện nhân, Ác thần 

thì trừng phạt kẻ ác, cho nên nói rằng: "Họa, phƣớc vô môn, Duy 

nhân  tự  chiêu."  (Họa,  phƣớc  không  cửa  vào,  Chỉ  do  mình  tự 

chuốc  lấy.)Nếu  trong  tâm  mình  không  làm  điều  ác  thì  điều  bất 

tƣờng (không lành) không thể phát sinh. 

 

9. TRÌ CHÚ TRƢỚC TIÊN PHẢI CHÁNH TÂM THÀNH Ý 

(Vạn Phật Thành ngày 25 tháng 1 năm 1981) 

 "Tụng trì, mặc niệm, thiểu ý ngôn,  

 Thị giáo lợi hỷ hóa đại thiên.  

 Sở tác chư pháp tất cứu cánh,  

 Bất tăng bất giảm đáo Niết Bàn."  

Dịch là: 

 "Tụng trì, thầm niệm, ít nói năng,  

 Dạy dỗ, lợi vui, khắp nơi nơi.  

 Mọi việc làm ra đều cứu cánh,  

 Không tăng, không giảm, tới Niết Bàn."  

Học  Chú  thì  trƣớc  tiên  cần  phải  chánh  tâm,  thành  ý;  tâm  không 

chánh thì học chú gì cũng thành tà. Tâm chánh, học Chú mới có 

34 

cảm  ứng.  Chánh  tâm  cũng  chƣa  đủ,  cần  phải  thành  ý.  "Thành" 

tức là lúc nào mình cũng hết sức chuyên chú, chuyên tâm, không 

xao lãng, không làm những chuyện cẩu thả, tắc trách. Ðƣợc vậy 

thì mới có cảm ứng. 

Nếu  không  "chánh  tâm,  thành  ý,"  nếu  trong  lòng  đầy  dẫy  tƣ 

tƣởng sai lầm, làm hại kẻ khác, tức là mình làm chuyện của ma. 

Pháp của ma vƣơng là hại ngƣời, không lợi ích cho ai cả. 

Nếu thật sự muốn tu hành thì trong bất cứ trƣờng hợp nào cũng 

không  đƣợc  làm  hại  kẻ khác.  Phải  nuôi  tâm  làm lợi  chúng  sinh; 

không  đƣợc  học  Chú  để  hàng  phục  ma  quỷ  hoặc  đi  đấu  với 

ngƣời khác. 

Ngƣời  theo  Phật  Giáo  không  có  kẻ  thù,  không  tìm  ngƣời  để  trả 

thù. Ðối với kẻ cố ý hại mình, mình phải nhẫn nại, tu hạnh Nhẫn 

Nhục  Ba-la-mật;  không  sinh  tâm  báo  thù.  Ðó  là  chỗ  cao  siêu,  là 

ƣu điểm của Phật Giáo mà các tôn giáo khác thiếu sót. 

Tuy  Cơ Ðốc Giáo có nói rằng  "ái địch" (thƣơng kẻ địch), nhƣng 

đó  chỉ  là  trên  phƣơng  diện  ngôn  ngữ,  thực  sự  họ  có  thể  hiện 

đƣợc trong hành động không? Họ luôn luôn xem ngƣời Phật Giáo 

nhƣ kẻ địch,  họ  có thƣơng  yêu  những ngƣời Phật Giáo không? 

Chắc  chắn  là  không,  vì  họ  gọi  ngƣời  Phật  Giáo  là  nghịch  đồ,  là 

ma quỷ! 

Tôn chỉ hết sức trọng  yếu của Phật Giáo là: Nếu bạn là ma quỷ 

thì tôi tuyệt đối không làm tổn hại bạn, không sinh lòng đối kháng, 

mà  ngƣợc  lại,  sẽ  tìm  cách  để  nhiếp  thọ  bạn.  Ðây  là  giáo  nghĩa 

đặc biệt nhất của đạo Phật. Ðối với chúng sinh luôn phát tâm từ 

bi, không làm hại kẻ khác. 

35 

Chú Lăng Nghiêm là chú kinh thiên động địa, khiến quỷ thần phải 

run  sợ,  là  linh  văn  hết  sức  hiệu  nghiệm.  Học  Chú  Lăng  Nghiêm 

rồi  thì  phải  luôn  luôn  phát  tâm  từ  bi,  cử  tâm  động  niệm  không 

đƣợc  làm  hại  ngƣời  khác.  Nếu  ai  đối  với  mình  không  tốt  cũng 

đừng khó chịu, đừng oán ghét. Tâm mình cần phải rộng lớn nhƣ 

ba  ngàn  thế  giới  vậy,  vạn  vật  đều  có  thể  chứa  gọn  trong  tâm 

mình; đó chính là bản sắc của ngƣời Phật tử vậy! 

"Tụng  trì,  mặc  niệm,  thiểu  ý  ngôn."  Câu  chú  "Yin  two  na"  (Nhân 

đa la) dịch nghĩa là tụng trì, hoặc là mặc niệm, hoặc thiểu ý ngôn; 

tức là mình không cần nói nhiều, cũng không vọng tƣởng nhiều, 

chuyên tâm thì linh, tán loạn thì không cảm ứng. 

Thế nào là chuyên nhất? Tức là luôn luôn đừng sinh tâm làm hại 

chúng  sinh.  Nếu  có  tâm  làm  hại  kẻ  khác  thì  tƣơng  lai  sẽ  gặp 

chuyện hết sức nguy hiểm; bởi vì: "Ða hành bất nghĩa tất tự tệ." 

(Nếu luôn làm chuyện bất nghĩa, thì mình sẽ tự tiêu diệt mình.) 

Mình  hại  kẻ  khác  tức  là  mình  đã  hại  chính  mình.  Mình  giết  cha 

ngƣời, thì có kẻ chắc chắc sẽ giết cha mình; mình giết anh ngƣời 

thì sẽ có kẻ giết anh mình; đó là luật nhân quả. Là Phật tử thì cần 

phải làm lành lánh dữ. Nếu không tạo nhân ác, thì sẽ tránh đƣợc 

quả ác trong tƣơng lai. 

"Thị giáo lợi hỷ hóa đại thiên." Câu này nói rằng lấy Phật Pháp chỉ 

dẫn, giáo hóa chúng sinh, làm cho tất cả mọi ngƣời đạt đƣợc chỗ 

lợi ích, hoan hỷ. Khi thấy có chuyện gì lợi ích cho ngƣời khác thì 

mình làm ngay: 

 "Tài bồi tâm thượng địa,  

 Trưởng dưỡng tánh trung thiên."  

36 

Dịch là: 

 "Vun bồi miếng đất tâm linh,  

 Nuôi lớn bầu trời bản tánh."  

Thƣờng  giúp  kẻ  khác  thì  lâu  ngày  tự  nhiên  sẽ  có  đức  hạnh. 

Không  phải  chỉ  kêu  gọi  ngƣời  khác  làm  lợi  ích  cho  mình,  mà  tự 

mình không làm lợi ích kẻ khác. Kẻ nuôi dƣỡng tánh ỷ lại và chỉ 

muốn tận hƣởng tiện nghi là kẻ không có khí phách. 

Hãy xem trên đời này, những kẻ chuyên đi tìm tiện nghi cho mình 

kết quả đều thất bại; nếu các vị không tin thì hãy nghiên cứu cho 

kỹ lƣỡng. Bất luận là ai, với lòng tham không đáy, chuyên đi tìm 

tiện  nghi  cho  chính  mình  thì  kết  quả  đều  không  tốt.  Nếu  mình 

đem lại lợi ích cho ngƣời khác, làm cho mọi ngƣời hoan hỷ, thì đi 

tới đâu ai ai cũng kính phục mình. 

Khổng  Tử  nói  rằng:  "Ngôn  tất  trung  tín,  Hành  tất  đốc  kính,  Tuy 

man  mạch  chi  bang,  hành  hỹ."  (Lời  nói  chân  thật,  Hành  động 

chắc  thật,  cung  kính,  thì  dù  ở  nơi  nguy  hiểm  cũng  vẫn  đƣợc  an 

toàn.) 

Một lời nói ra thì phải thành thật, không đƣợc gian trá, lừa dối kẻ 

khác.  Hành  vi  thì  phải  hết  sức  thành  thực,  trung  hậu,  khiêm 

nhƣờng, cung cẩn. Bất cứ làm việc gì cũng có lòng "khiêm cung 

hòa kiết"; không đƣợc cống cao ngã mạn, coi mình nhƣ ông trời, 

không ai sánh bằng. Nhƣ vậy thì không thể chấp nhận đƣợc! 

37 

10. QUY MẠNG CHÚ LĂNG NGHIÊM QUANG MINH TRÊN 

ÐẢNH PHẬT 

 "Ngã kim quy mạng Ðại Phật Ðảnh,  

 Vô tận Pháp tạng trí huệ quang.  

 Nguyện ngã minh liễu diệu Tổng Trì,  

 Phụng hành Như Lai sở thuyết "  

"Ngã  kim  quy  mạng  Ðại  Phật  Ðảnh":  Ðó  là  lời  của  các  vị  Hộ 

Pháp, rằng các vị ấy quy mệnh Ðại Phật Ðảnh Thủ Lăng Nghiêm 

Thần Chú. 

"Vô tận Pháp tạng trí huệ quang": Ðại Phật Ðảnh là đảnh đầu của 

Phật và là kho Pháp tạng vô tận. Nếu đuợc kho Pháp tạng ấy thì 

dùng không bao giờ hết cả. Pháp tạng vô tận này tại nơi tự tánh 

của mình mà xuất hiện chứ không phải từ bên ngoài vào. Nhƣng 

tại sao ngay bây giờ không xuất hiện? Pháp tạng cũng giống nhƣ 

những con trùng ngủ vùi trong mùa đông, chờ khi xuân tới nắng 

ấm thì chúng bắt đầu hoạt động trở lại. Khi nào thân của ngƣời tu 

hành phát nhiệt thì con trùng tự tánh sẽ hồi sinh, đồng thời tất cả 

những  loại  vi  khuẩn  khác  đều  chết  (vi  khuẩn  đây  tức  là  phiền 

não). 

Nhƣ vậy không phải là sát sanh sao? Nếu các vị cho rằng đây là 

sát sanh, thì có thể không cần tu hành! Không ai bắt buộc các vị 

cả; các vị có thể hoàn tục, có thể làm nhƣ ngƣời tại gia với đầy 

dẫy  phiền  não,  chƣớng  ngại,  tranh  giành,  vô  minh,  ganh  tị. 

Nhƣng  nếu muốn tu thì phải cải  biến những thứ  vi khuẩn đó và 

khôi phục lại Phật tánh của mình. 

38 

Khi chƣa thành Phật thì trong thân mình có đến 84.000 loại trùng 

ăn thịt của mình, uống máu của mình, trú ngụ nơi thân của mình. 

Chúng  xúi  giục  mình  đừng  giữ  giới  luật,  bắt  mình  làm  chuyện 

điên đảo. Bởi bị chúng chi phối nên mình mới làm đủ chuyện xấu 

xa. Nếu mình nói rằng: "Ôi! Ðó là tại chúng nó làm, không phải tôi 

làm." Nhƣ vậy thử hỏi tại sao mình lại giúp cho chúng? Nghĩa là 

đói  một  chút  thì  chịu  không  nổi,  khát  một  chút  thì  cũng  không 

xong,  ngủ  không  đủ  thì  cũng  không  đành;  tại  sao  mình  phải  trợ 

giúp những thứ vi trùng đó? Trợ giúp chúng thì tự tánh chẳng thể 

hiển lộ đƣợc! 

Vậy những thứ vi trùng đó rốt ráo là gì? Tức là trùng ngu si, làm 

cho thân mình chỗ này không dễ chịu, chỗ kia không yên ổn; toàn 

thân  thật  phiền  hà!  Có  lúc  thì  chúng  làm  cho  mình  bịnh  này,  lúc 

thì làm mình bịnh khác. Những thứ vi trùng ngu si này khiến mình 

không đủ áo mặc thì không đƣợc, cơm không đủ ăn cũng không 

xong, rốt cuộc cứ phải vật lộn với chính mình. 

Vô tận Pháp tạng thì ở nơi Ðại Phật Ðảnh mà phát sinh. Trí huệ 

quang  này  không  giống  nhƣ  những  thứ  hào  quang  khác  mà  là 

hào quang của Phật. Tại sao Phật lại có hào quang? Bởi vì Phật 

không muốn có vi trùng ngu si tăm tối, cho nên mới dùng trí huệ 

để chiếu sáng mọi vật, quét tan vô minh. Khi vô minh bị quét sạch 

thì Pháp tánh tự nhiên hiển hiện, do đó Trí huệ quang tức là Phật 

quang vậy! 

"Nguyện  ngã  minh  liễu  diệu  Tổng  Trì"  :  Tại  sao  cung  kính  Ðại 

Phật  Ðảnh  Trí  Huệ  Quang?  Tại  sao  phải  cung  phụng  Ðại  Phật 

Ðảnh  Trí  Huệ  Quang?  Bởi  vì  mình  muốn  hiểu  rõ  Chú  Ðại  Tổng 

Trì, cũng là Ðà La Ni Lăng Nghiêm. Chú Ðại Bi còn gọi là Ðại Bi 

Ðà La Ni. 

39 

Ðà La Ni là tiếng Phạn Dharani, dịch là Tổng Trì. "Tổng" nghĩa là 

bao nhiếp tất cả các pháp, "trì" nghĩa là giữ gìn vô lƣợng ý nghĩa. 

Tất  cả  các  pháp  đều  đƣợc  tổng  nhiếp  vào  chú  này,  tất  cả  các 

pháp đều khởi nguyên từ chú này. 

Các vị hãy nhìn lá cờ của Tổng Hội Phật Giáo Pháp Giới, mỗi một 

màu  hồng  trên  lá  cờ  là  biểu  hiện  cho  Trí  huệ  quang.  Ánh  sáng 

này từ nơi "một" mà phát xuất ra, cho nên nói rằng: 

 "Nhất bổn tán vi vạn thù,  

 Vạn thù hoàn quy nhất bổn."  

Nghiã là: 

 Từ "một" mà phân thành vạn thứ,  

 Từ vạn thứ lại trở về "một."  

Hào  quang  từ  một  điểm  mà  phóng  ra  vạn  phƣơng  rồi  từ  vạn 

phƣơng mà thâu về một điểm. Vì vậy, tại Vạn Phật Thành không 

phải chỉ có "một" mà là tất cả hào quang của chƣ Phật đều từ đây 

phóng  xuất  quang  minh,  rồi  quang  minh  đó  trở  về  làm  "một"  mà 

chẳng xâm phạm hay chƣớng ngại những hào quang khác. 

"Phụng hành Nhƣ Lai sở thuyết nghĩa": là khi đã hiểu ý nghĩa của 

thần chú này thì phải theo đạo lý của chú đó mà cung kính thực 

hành. 

40 

11. KHAI THỊ NHÂN NGÀY LỄ PHẬT ÐẢN 

(Vạn Phật Thành ngày 1 tháng 5 năm 1982) 

Ðức Phật Thích  Ca Mâu  Ni trong quá khứ đã: Tam kỳ tu phƣớc 

huệ,Bách kiếp chủng tƣớng hảo. Nghĩa là trong ba A-tăng-kỳ kiếp 

Ngài tu phƣớc, huệ, và hàng trăm kiếp thì vun trồng tƣớng hảo. 

Ngài tu khổ hạnh, làm những việc khó ai làm đƣợc; tu hạnh nhẫn 

nại,  chịu  đựng  những  chuyện  ngƣời  đời  khó  nhẫn  nại  đƣợc.  Vì 

chúng sinh mà Ngài phát tâm Bồ Ðề, tu Nhất Thiết Trí, không tiếc 

thân mạng để giáo hóa chúng sinh. Kiếp này qua kiếp khác Ngài 

nhẫn  khổ  nại  lao;  ăn  những  thứ  mà  ngƣời  ta  không  muốn  ăn, 

nhƣờng nhịn những chuyện mà ngƣời ta không thể nhƣờng nhịn. 

Cho nên Ngài mới thành Phật, chứng quả Bồ Ðề. 

Phật không phải tu một ngày một đêm mà thành; Ngài phải tu ba 

A-tăng-kỳ  kiếp,  rồi  sau  đó  thị  hiện  Tám  Tƣớng  Thành  Ðạo  (3). 

Tám Tƣớng Thành Ðạo này là gì? Tƣớng thứ nhất là từ nơi trời 

Ðâu  Suất  giáng  sinh.  Cõi  trời  Ðâu  Suất  là  nơi  Pháp  Vƣơng  Tử 

chuẩn bị thành Phật (Bổ Xứ) trú ngụ. Tƣớng thứ nhì là Trụ Thai. 

Phật  ở  trong  bào  thai  thì  Ngài  luôn  chuyển  Pháp  Luân  giáo  hóa 

chúng sinh, vì tất cả chúng sinh hữu duyên mà Ngài thuyết Pháp. 

Tƣớng thứ ba là Xuất  Thai. Phật ra khỏi thai là  ngày  mùng tám 

tháng tƣ. Sau khi ra khỏi thai rồi thì Ngài một tay chỉ trời một tay 

chỉ đất mà nói: 

 "Thiên thượng thiên hạ, Duy ngã độc tôn!"  

Nghĩa là: 

 "Trên trời dưới đất, Không ai tôn quý bằng ta!"  

41 

Có phải chăng Ðức Phật hết sức cống cao ngã mạn? Tôi không 

phải là luật sƣ biện hộ cho Phật, nhƣng Phật đích thực là ngƣời 

xứng  đáng  đƣợc  mang  danh  hiệu  nhƣ  vậy.  Mới  sinh  ra  mà  nói 

vậy là Ngài muốn giới thiệu cho chúng sinh hiểu Ðạo. Ngày Phật 

ra đời có chín con rồng phun nƣớc tắm Ngài; lớn lên trong cung, 

Ngài học đủ pháp thế gian. Tất cả những kỹ năng của ngƣời đời 

Ngài  đều  học  qua.  Nói  là  học  nhƣng  thật  ra  Ngài  thông  đạt  vô 

ngại. 

Một hôm Ngài đi dạo chơi bốn cửa thành thì thấy cảnh sinh, lão, 

bịnh,  tử,  nên  ý  thức  đƣợc  đời  ngƣời  toàn  là  khổ  đau,  trải  qua 

sinh, trụ, dị, diệt, cũng là thành, trụ, hoại, không. Nhận thấy rằng 

sinh, lão, bịnh, tử khổ thật là đầy dẫy phiền não, đời ngƣời chẳng 

có ý nghĩa gì nên Ngài mới xả bỏ địa vị phú quý mà ra đi; đó là 

một trong Tám Tƣớng Thành Ðạo. 

Phật tu hạnh Ðầu Ðà có thể nói là giỏi bậc nhất. Khi ở núi Tuyết 

Sơn thì mỗi ngày Ngài dụng công tu hành, chỉ ăn một hạt mè để 

duy  trì  sinh  mạng,  chẳng  hề  uống  vitamin  A,  B, C  gì  cả.  Sau  đó 

Ngài thọ sữa dê do một cô gái cúng dƣờng rồi tới gốc Bồ Ðề mà 

tịnh tọa và phát nguyện rằng: "Nếu ta không chứng đƣợc Chánh 

Ðẳng  Chánh  Giác  thì  nhất  định  không  đứng  dậy."  Liền  đó  Ngài 

ngồi  trong  49  ngày.  Cơ  duyên  thành  thục,  nửa  đêm  Ngài  nhìn 

thấy sao mai rồi ngộ Ðạo, thốt nhiên chứng đắc trạng thái không 

sinh  không  diệt,  không  tăng  không  giảm,  không  dơ  không  sạch, 

bổn lai thanh tịnh bản thể, diệu minh chơn tâm. 

Là  đệ  tử  của  Phật  ở  thời  Mạt  Pháp  này,  chúng  ta  cần  phải  làm 

ngƣời  Phật  tử  chân  chánh.  Phải  biết  rằng  Phật  và  các  Tổ  Sƣ 

trong  quá  khứ  tu  hành  không  phải  dễ  dàng.  Bây  giờ  mình  mỗi 

ngày  tuy  không  phải  ăn  một  hạt  mè,  song  chỉ  cần  đừng  ham  ăn 

42 

đồ ngon, đừng ham vitamin, ham bổ dƣỡng là đƣợc. Thân này là 

bọc thịt thối do bốn đại giả hợp, chẳng quý báu gì; bây giờ mình 

lại  vì  cái  túi  da  hôi  hám  này  mà  làm  trâu  làm  ngựa,  làm  nô  lệ! 

Không biết mình làm nô lệ nhƣ vậy bao lâu rồi, không biết tạo ra 

bao  nhiêu  ác  nghiệp  rồi  mà  bây  giờ  cũng  chƣa  chịu  "khán  phá 

phóng  hạ,"  chƣa  chịu  nhìn  cho  thông  suốt  và  buông  bỏ  nó,  vẫn 

tiếp  tục  làm  trâu  ngựa;  thật  là  chẳng  có  giá  trị  gì  cả.  Cho  nên 

mình phải quay về cội nguồn nguyên thủy của mình. 

Học Phật, tu hành, là để biết rõ nhân sinh là thống khổ, rồi chứng 

quả thành Phật, đó mới chính thật là chân lý. Nên hôm nay, nhân 

ngày  Phật  Ðản,  chúng  ta  phải  y  lời  Phật  dạy,  lấy  thân  Phật  làm 

thân  mình,  lấy  hành  vi  của  Phật  làm  hành  vi  của  mình,  lấy  tâm 

Phật  làm  tâm  mình,  lấy  nguyện  của  Phật  làm  nguyện  của  mình, 

lấy  chí  của  Phật  làm  chí  của  mình.  Phải  nhẫn  nại  học  hỏi  tinh 

thần không sợ gian nan, khổ cực. Ðƣợc vậy thì ai cũng sẽ thành 

Phật, đạt ngộ liễu sinh thoát tử. 

Vì  cầu  Nhất  Thiết  Trí  nên  Phật  không  tiếc  thân  mạng,  phát  khởi 

tinh thần dũng mãnh tu hành. Bây giờ mình không chịu đƣợc cực 

nhọc thì làm sao mà thành Phật đƣợc? Khi đã xuất gia lại không 

chân chính tu hành thì thật là cô phụ tấm lòng của chƣ Phật, chƣ 

Bồ  Tát  và  các  Tổ  Sƣ!  Nếu  một  ngày  mà  lòng  tham  không  trừ, 

lòng  tranh  không  dẹp,  lòng  cầu  danh  lợi  chẳng  phá  bỏ,  lòng  ích 

kỷ tự lợi cứ tăng trƣởng, thì còn  mặt mũi nào đối diện với Phật, 

với cha mẹ, tổ tiên đƣợc? Ðừng nên nghĩ tới thân mình, mà phải 

vì  kẻ  khác.  Phải  tinh  tấn  tu  hành;  đừng  uổng  phí  thời  giờ.  Con 

quỷ Vô Thƣờng không biết chừng nào lại; khi nó tới thì dù mình 

muốn sống thêm vài ngày cũng không xong: 

 "Mạc đãi lão lai phương học Ðạo,  

43 

 Cô phần đô thị thiếu niên nhân."  

Dịch là: 

 "Ðừng chờ già lão mới chịu tu,  

 Mộ phần đầy dẫy bọn trẻ măng."  

Ở đời, sinh rồi chết, chết rồi sinh; nếu sống không xứng đáng thì 

chết làm súc sinh. Khi thân này đã mất thì vạn kiếp khó phục hồi. 

Nên chi đừng tự lừa dối mình, đừng làm ông luật sƣ để tự biện 

hộ. Cứ nghĩ rằng chẳng cần tu hành, có ngày Phật sẽ giúp mình 

thành Phật! Ngay nhƣ Tôn giả A Nan là em của Phật, song Phật 

cũng không thể ban bố Tam muội cho ngài A Nan, mà chính ngài 

A Nan phải tự nỗ lực tu hành. 

Vì  thế,  các  vị  tới  Vạn  Phật  Thành  tức  là  tới  Tuyển  Phật  Trƣờng 

(nơi thi tuyển để thành Phật); các vị phải học cho giỏi thì đến lúc 

làm bài thi mới có thể đậu đƣợc. Ðừng chờ tới khi thi rớt, lúc đó 

hối hận thì đã trễ! 

 

12. BÁCH KHỔ GIAO TIÊN 

(Vạn Phật Thành ngày 1 tháng 5 năm 1982) 

Lúc Ðức Phật Thích Ca rời hoàng cung tu Ðạo thì bên cha có ba 

ngƣời,(4)  bên  mẹ  có  hai  ngƣời  cùng  theo  Ngài;  song  những 

ngƣời này cuối cùng đều rời bỏ Phật. Nhân duyên nhƣ thế nào? 

Ba ngƣời nói Phật tu quá khổ, họ chịu không nổi nên bỏ Phật để 

tu pháp môn khác; còn hai ngƣời kia khi thấy Phật uống sữa dê 

thì cho rằng Phật không chịu khổ, tham hƣởng thụ, do đó họ cũng 

bỏ Phật. Các vị thử quan sát xem: căn tánh của chúng sinh khó 

44 

mà làm vừa lòng đƣợc; nên nói: "Chƣ Phật nan mãn chúng sanh 

nguyện." 

Chúng sinh ham muốn đủ thứ. Hễ muốn gì thì tham cái đó, tham 

không đáy. Nên nếu bạn làm vừa lòng họ điều này, thì họ lại tham 

muốn  thứ  khác.  Tham  dục  là  cái  túi  tham  không  đáy.  Không  lúc 

nào lòng tham dục này có thể mãn túc đƣợc; hết tham cái này lại 

tham cái kia. Ðẻ ra là đã bắt đầu tham rồi; từ trẻ thơ cho đến lúc 

tráng niên, từ tráng niên đến già lão, từ già đến chết, cả một đời 

là  tham  cầu.  Tham  cầu  danh  thì  chết  vì  danh;  tham  cầu  lợi  thì 

chết  vì  lợi.  Tham  danh  thì  bị  lửa  thiêu  cho  chết,  tham  lợi  thì  bị 

nƣớc  dìm  cho  chết;  cho  nên  đó  là  hai  cái  nạn  về  nƣớc  và  lửa. 

Còn nếu mình ham cầu vinh hoa phú quý thì chết vì gió. Ðó là ba 

mối  họa  của  ngƣời  đời  (Tam  Tai).  Chúng  sinh  coi  trọng  thế  sự 

quá sức, không chịu buông bỏ! 

Ðức Phật Thích Ca lúc tu hành thì biết nhẫn khổ nại lao, thế mà 

bạn đồng đạo bỏ Ngài để tu pháp ngoại đạo khác. Hiện tại chúng 

ta theo Pháp Phật tu hành nên có rất nhiều ngƣời không đồng ý, 

cho rằng quá sức khổ, lại chịu thiệt thòi quá lớn đi. Những kẻ đó 

không phát lòng chân thành, không sinh nguyện chân thật. Nhiều 

vị xuất gia rồi thì chỉ biết ăn rồi chờ chết, không lý hội đƣợc vấn 

đề  sinh  tử  của  mình,  rồi  hết  sức  tùy  tiện  bê  bối  mặc  cho  ngày 

tháng trôi qua, khi con quỷ Vô Thƣờng tới thì không có chỗ nào 

để bám víu cả, sống hay chết đều chẳng đƣợc tự do. 

Những ngƣời xuất gia nhƣ vậy thật lãng phí thời gian. Ðừng nên 

nghĩ rằng mình theo Phật Giáo thì tha hồ tùy tiện tạo nghiệp. Nếu 

nghĩ vậy thì mình là những kẻ tội nhân. Ðức Phật Thích Ca Mâu 

Ni tu pháp môn khổ hạnh mà ngƣời khác không chịu nổi nên cuối 

cùng Ngài mới khai ngộ thành Phật. Lúc đầu Ngài dạy Pháp  Tứ 

45 

Ðế: Khổ, Tập, Diệt, Ðạo. Khổ thì có ba loại khổ (Tam khổ), có tám 

loại khổ (Bát khổ), có vô lƣợng khổ. Ba loại khổ thì gồm có Khổ 

khổ, Hành khổ, và Hoại khổ. 

Khổ khổ là gì? Tức là cái khổ của những kẻ bần cùng. 

Hoại khổ là cái khổ của những kẻ phú quý. 

Hành khổ là cái khổ của những kẻ không giàu không nghèo. 

Khổ khổ, hay cái khổ của những kẻ bần cùng là gì? Là không có 

nhà  cửa  để  ở,  không  có  áo  quần  ấm  để  che  lạnh,  không  có  áo 

quần  mỏng  để  mặc  khi  trời  nóng,  lại  cũng  không  có  thực  phẩm 

mà ăn. Ðó là hoàn cảnh hết sức khổ, cái khổ ở trong cái khổ, cái 

khổ ở trên cái khổ, vạn cái khổ quấn quýt với nhau.Tại sao phải 

chịu  khổ  nhƣ  vậy?  Bởi  vì  kiếp  xƣa  chẳng  chịu  tu  hành,  hoặc  là 

lừa  sƣ  diệt  tổ,  hoặc  là  khinh  Pháp  mạn  giáo,  làm  đủ  thứ  ác 

nghiệp, chỉ nghe theo danh lợi hão huyền, nghe theo lời xúi giục 

xảo  quyệt  của  lòng  mình,  không  biết  tu  hành,  nên  mới  đọa  lạc, 

chịu tất cả khổ  não đó. Những kẻ thọ khổ, đại đa số là do hàng 

thú vật đầu thai; bởi vì kiếp trƣớc hủy báng Ðại Thừa, lừa sƣ diệt 

tổ, nên đọa lạc xuống địa ngục, rồi từ địa ngục chuyển thành quỷ 

đói,  rồi  thành  súc  sanh,  sau  cùng  làm  ngƣời.  Nhƣng  làm  ngƣời 

thì các căn không đầy đủ, ngũ quan không có đoan chánh. 

Thứ hai là Hoại khổ. Ðó là cái khổ không phải ngƣời nghèo chịu 

nhƣng là cái khổ của những ngƣời phú quý chịu. Kẻ giàu thì áo 

quần, ăn mặc, nhà cửa đều vẹn toàn; có xe hơi, tàu thủy, có đủ 

điều sung sƣớng, nhƣng đột nhiên gặp phải hỏa hoạn thiêu sạch 

hết mọi thứ vật dụng chẳng còn gì cả. Hoặc bị rớt máy bay, hay 

ngồi  thuyền  bị  chết  chìm  trong  biển,  đó  đều  là  Hoại  khổ.  Giàu 

đƣơng  nhiên  là  tốt  rồi  nhƣng  bất  ngờ,  khi  tai  họa  xảy  ra,  cái  gì 

46 

cũng không còn cả, đó gọi là "hoại." "Hoại" ở đây không phải là 

phá hoại sự khổ sở mà là phá hoại phƣớc báo của mình. 

Thứ ba là Hành khổẩ, tức là cái khổ mà kẻ giàu ngƣời nghèo gì 

cũng chịu. Kẻ bình thƣờng, từ trẻ thơ tới tráng niên, rồi từ tráng 

niên đến già, rồi già rồi chết, trải qua biến chuyển từng phút từng 

giây mà tự mình không làm chủ đƣợc. Lúc già rồi thì mắt mờ, tai 

điếc,  thậm  chí  tay  chân  không  còn  linh  hoạt  nữa.  Ðó  là  hình 

tƣớng của Hành khổ. 

Ba cái khổ trên đây có thế lực rất lớn ở thế gian này, tất cả anh 

hùng hào kiệt đều chạy không thoát những cái khổ này, thậm chí 

chết  vì  khổ.  Các  vị  nghĩ  coi  điều  này  có  đáng  thƣơng  xót 

chăng?"Thiện  hữu  thiện  báo,  ác  hữu  ác  báo."  Báo  ứng  chỉ  là 

chuyện  sớm  hay  muộn  mà  thôi;  họa,  phƣớc  nhỏ  nhƣ  sợi  lông 

cũng không bao giờ sai. Cho nên mình đừng theo bản tánh của 

mình mà làm càn, tạo đủ thứ ác nghiệp. Nhất thất túc thành thiên 

cổ hận, Tái hồi đầu dĩ bách niên thân!  (Khi sẩy chân, sẽ ân hận 

ngàn thu, Quay đầu lại, đời ngƣời đã trăm năm!) 

Ở  thế  gian,  bất  luận  mình  làm  gì  cũng  cần  phải  có  chính  khí. 

Ngƣời xuất gia cần phải hộ trì Chánh Pháp, hành trì Chánh Pháp, 

lúc nào cũng phải theo khuôn khổ nề nếp, không nên phạm giới, 

dù hết sức nhỏ. Nếu mình không cẩn thận thì rất dễ tạo nghiệp; 

cho  nên  nói:  "Ðịa  ngục  môn  tiền  Tăng  Ðạo  đa."  (Cửa  địa  ngục 

đầy ắp kẻ tu hành.) 

Ngƣời xuất gia nếu không giữ giới luật, theo quy củ, thì nhất định 

sẽ đọa địa ngục, chẳng có ngoại lệ gì đâu! Bởi vì mình đã biết rõ 

mà còn cố phạm thì tội tăng gấp ba lần ngƣời thƣờng. Ðây không 

phải là chuyện nói đùa đâu; đừng nghĩ rằng Phật, Bồ Tát không 

47 

thấy chuyện mình làm, rồi mình muốn làm gì thì làm. Trong lòng 

các vị nghĩ chuyện gì thì trời đều biết cả, hà huống là Phật và Bồ 

Tát!  Ðừng  cho  rằng  Phật  và  Bồ  Tát  không  có  mắt  rồi  mình  mặc 

tình làm loạn, làm càn. Ðó giống nhƣ là "yếm nhĩ đạo linh," bịt tai 

đánh  chuông  ăn  cắp  rồi  chạy  trốn  mà  cứ  tƣởng  ngƣời  khác 

không nghe. Thật là tự mình lừa dối chính mình, sau cùng sẽ chịu 

quả báo, lúc đó có hối hận thì đã muộn. 

 

13. BÁT KHỔ 

Lão Tử nói rằng: 

 "Ngô sở dĩ hữu đại hoạn giả, vi ngô hữu thân;  

 Cập ngô vô thân, ngô hữu hà hoạn?"  

Dịch là: 

 "Ta có họa lớn vì có thân này,  

 Thân ta chẳng có thì họa sao còn?"  

Con ngƣời có đủ thứ chấp trƣớc song không chịu xả bỏ là do bị 

nhốt  trong  chuồng  Ngũ  Uẩn.  Vì  không  thoát  đặng  nên  ở  trong 

vòng Ngũ ấợm này mà phát sinh đủ thứ chấp trƣớc, đủ thứ phân 

biệt, đủ thứ vọng tƣởng, không tài nào thoát khỏi sinh tử đƣợc. 

Trong  Phật  Giáo  nói  về  Khổ  thì  khi  trƣớc  tôi  đã  nói  về  Tam  khổ 

rồi; bây giờ nói về Bát khổ. Bát khổ này bao quát tám loại; thực tế 

không phải chỉ có tám khổ thôi, mà có vô lƣợng vô biên nỗi khổ. 

48 

Bát  khổ  là  gì?  Ðó  là:  Sinh,  lão,  bịnh,  tử  khổ,  Ái  biệt  ly  khổ,  Oán 

tăng  hội  khổ,  Ngũ  ấợm  xí  thạnh  khổ,  Cầu  bất  đắc  khổ.  Tám  cái 

khổ này làm hại con ngƣời trên thế gian nhiều lắm. 

1.  Sanh  khổ:  Con  ngƣời  sinh  ra  là  đã  chịu  khổ  nạn  vô  cùng  rồi. 

Khi còn trong bụng mẹ, mẹ ăn đồ lạnh thì con cảm giác nhƣ là ở 

trong núi tuyết vậy; mẹ ăn đồ nóng thì con tƣởng nhƣ ở trong núi 

lửa vậy. Rồi đủ chuyện không nhƣ ý phát sinh. Ðến lúc sinh ra thì 

cũng nhƣ bi ép giữa hai hòn núi vậy; nên con nít sinh ra là khóc 

oa oa: "Khổ quá! Khổ quá!" Ðó là vì con nít muốn than khổ nhƣng 

không biết nói nên chỉ khóc. 

Nếu con ngƣời không có thân thể thì không có cảm giác đau khổ 

gì  cả,  nhƣng  khi  có  thân  thể  thì  có  đủ  thứ  cảm  giác  thống  khổ. 

Nên  lúc  sinh  ra  cũng  giống  nhƣ  lúc  con  rùa  bị  rứt  khỏi  mu  vậy. 

Thống khổ khó mà nhẫn nại đƣợc. 

2. Tử khổ: Có sinh thì phải có chết. Lúc chết thì Tứ Ðại phân tán, 

bị gió nghiệp thổi đi. Ðau khổ đó thật khó mà diễn bày đƣợc. 

3.  Bịnh  khổ:  Thân  thể  con  ngƣời  do  đất,  nƣớc,  gió,  lửa  giả  hợp 

mà thành. Nếu lửa nhiều thì nƣớc ít, nếu gió nhiều thì đất ít, nếu 

nƣớc  nhiều  thì  lửa  ít.  Tứ  Ðại  không  điều  hợp,  không  quân  bình 

thì tự nhiên sinh bịnh; có bịnh thì có đau đớn. 

Con  ngƣời  mà  đầu  đau,  chân  nhức  hoặc  là  tay,  lƣng,  tỳ,  vị, 

thận,...  sanh  bịnh  đều  có  nguyên  nhân  của  nó.  Nếu  kẻ  nào  mà 

hiếu sắc thì thận dễ bị bịnh; kẻ tham tài thì tim dễ bịnh, kẻ thích 

nóng giận thì gan rất dễ bịnh, kẻ nào buồn phiền thì phổi dễ sinh 

bịnh, kẻ nào lòng chứa oán ghét thì tỳ dễ sinh bịnh. Tâm, can, tỳ, 

phế, thận có bịnh đều do hận, oán, não, nộ, phiền sinh ra. Ngƣời 

có tâm sân hận thì hại trái tim, ngƣời có tâm oán nặng thì hại tỳ, 

49 

ngƣời có lòng buồn rầu lo lắng thì hại phổi, ngƣời có lòng nóng 

giận  nhiều  thì  hại  gan,  ngƣời  có  lòng  phiền  nhiều  thì  hại  thận. 

Nên Bốn Ðại không điều hợp thì do hận, oán, não, nộ, phiền, và 

thất tình tác quái. Nếu vui nhiều quá, oán hận nhiều quá, buồn bã 

rầu  rĩ  nhiều  quá,  sợ  hãi  nhiều  quá,  hoặc  là  dục  vọng  nhiều  quá 

đều làm cho Tứ Ðại không điều hợp, sinh ra đủ thứ bịnh hoạn. Có 

bịnh thì rất dễ già, nên sau khi bịnh rồi thì tới lão. 

4. Lão khổ: Khi già thì mắt hoa, tai điếc, răng rụng, chân run, thân 

thể đứng không vững nữa. 

Sinh, lão, bịnh, tử, là bốn thứ khổ làm cho con ngƣời không tự tại, 

phát sinh ra đủ thứ phiền não. 

5.  Ái  biệt  ly  khổ:  Vì  sao  mình  làm  ngƣời?  Bởi  vì  mình  có  ái,  có 

yêu nên mới tới thế giới Ngũ Trƣợc này. Nếu yêu đƣơng mà ít thì 

mình  không  sinh  vào  thế  giới  này  đâu,  mà  sẽ  sinh  về  Cực  Lạc 

Thế Giới, Lƣu Ly Thế Giới, hoặc những thế giới khác. 

Cổ nhân nói rằng: "Ái bất trọng bất sanh Ta Bà, Nghiệp bất không 

bất sanh Cực Lạc." (Ái tình không nặng đâu sinh Ta Bà, Nghiệp 

chƣớng chẳng hết sao về Cực Lạc?) Nghiệp hết, tình không, thì 

thành  Phật;  nghiệp  nặng,  tình  nhiều,  tức  là  phàm  phu.  Kẻ  phàm 

phu thì bị tình ái làm mê loạn, không phá thủng nổi lƣới tình, lại 

cho  rằng  ái  tình  là  cao  quý  nhất.  Ngƣời  đời  cho  rằng  ái  tình  trai 

gái là chuyện hết sức quý giá. Kỳ thật, ái càng nặng thì tình càng 

thâm, càng hãm mình vào vòng ngu si mê muội. Có kẻ biết là bẫy 

rập nhƣng rồi cũng chui vào lƣới tình. Con trai, con gái khi trƣởng 

thành  rồi  thì  chỉ  nghĩ  tới  chuyện  mau  mau  mà  kết  hôn.  Thật  là 

quen  đƣờng  cũ  quá  rồi!  "Ái"  là  thứ  tình  cảm  quyến  luyến.  Có 

ngƣời  thì  yêu  tiền,  có  ngƣời  thì  yêu  sắc.  Tiền  tài  là  vật  ở  ngoài 

50 

thân,  sắc  đẹp  thì  cảm  nhận  ở  trong  lòng.  Tình  cảm  quyến  luyến 

cũng là do yêu thƣơng mà ra. 

Tinh thần đau khổ thì tâm không tự tại, đủ thứ khó chịu là cũng vì 

có ái tình này. Ái biệt ly khổ là cái khổ chia ly khi hai ngƣời đang 

thƣơng  yêu  nhau.  Hai  kẻ  yêu  nhau  nhƣ  keo  sơn,  nhƣ  cá  với 

nƣớc,  thì  đột  nhiên  có  chuyện  xảy  ra  khiến  họ  bất  đắc  dĩ  phải 

chia tay. Họ lâm vào tình cảnh thật khó ly biệt, khó chia tay; còn 

có nỗi khổ nào bằng không dễ khống chế đƣợc, cho nên gọi là Ái 

biệt ly khổ. 

6. Oán tăng hội khổ: Khi mình gặp mặt nói chuyện với ngƣời có 

nhân duyên thì cảm thấy rất dung hợp, làm việc với nhau rất dễ 

dàng, không có  xung đột. Nhƣng có những ngƣời khi mình mới 

gặp  mặt  thì  cảm  thấy  không  có  nhân  duyên,  muốn  ghét  họ  liền, 

nên mới tìm cách tránh mặt đối phƣơng, tìm chỗ khác để đi. Nào 

ngờ  tới  chỗ  khác  cũng  lại  gặp  kẻ  đó!  Mình  càng  ghét  họ  bao 

nhiêu thì càng đối đầu với họ bấy nhiêu. Ðó cũng là một nỗi khổ. 

7. Cầu bất đắc khổ: Có mong cầu là bởi có lòng tham. Tham mà 

không thỏa thì sinh phiền não, cho nên đó cũng là khổ. Cầu danh, 

cầu lợi, cầu tiền, cầu sắc mà không đƣợc thì khổ, vì chẳng thỏa 

mãn tâm nguyện mình muốn. 

Cầu mà đƣợc cũng chƣa kể là sung sƣớng. Thí dụ nhƣ khi chƣa 

kiếm đƣợc tiền thì sợ là không kiếm đƣợc; khi kiếm đƣợc thì lại 

sợ sẽ mất đi, cho nên ngày đêm đề phòng. Bởi vậy, cầu đƣợc đã 

là khổ, mà cầu chẳng đƣợc lại càng khổ hơn! Do đó đối với việc 

khác, cứ theo đây mà suy ra. Chƣa có thì sợ không kiếm đƣợc, 

có  rồi  thì  lại  sợ  mất.  Ðó  đều  là  trạng  thái  lòng  không  bình  thản, 

không tự tại, không an lạc. 

51 

8. Ngũ ấm xí thạnh khổ: Ngũ ấợm tức là sắc, thọ, tƣởng, hành và 

thức; cũng gọi là Ngũ Uẩn. Nó là thứ rất khó hàng phục, rất khó 

có  thể  thấy  nó  là  không.  Ngũ  ấợm  này  phừng  phừng  phát  hiện 

giống nhƣ lửa vậy, thiêu đốt tâm thần của mình, làm mình thống 

khổ vô vàn. Nếu mình có pháp An tâm, pháp An thân thì tám cái 

khổ này chẳng thể động chạm tới mình đặng; nên nói: 

 "Lão Tăng tự hữu An thân pháp,  

 Bát Khổ giao tiên dã vô phòng."  

Dịch là: 

 "Sư già vốn có phép An thân,  

 Tám khổ chằng chịt chẳng nhằm gì."  



14. TU ÐẠO KHÔNG CẦN QUÁ THÔNG MINH 

(Vạn Phật Thành ngày 7 tháng 5 năm 1982) 

Lão Tử nói: 

 "Dưỡng thành đại chuyết phương vi xảo,  

 Học đáo như ngu thủy kiến kỳ."  

Dịch là: 

 "Dưỡng tâm như dại là tuyệt xảo,  

 Học tới như ngây mới diệu kỳ."  

Mình  cần  học  "ngây  ngô."  Song  học  ngây  ngô  không  phải  là 

chuyện  dễ,  bởi  vì  kinh  nghiệm  thƣờng  dạy  mình  rằng  đừng  có 

52 

ngây ngô. Cho nên nếu dƣỡng tâm nhƣ khờ dại thì đó mới gọi là 

tinh  xảo.  Tu  hành  tức  là  muốn  dƣỡng  "chuyết,"  dƣỡng  tâm  nhƣ 

kẻ khờ khạo; càng khờ càng tốt. 

Sao gọi là khờ? Khờ có nghĩa là hoàn toàn chẳng có vọng tƣởng. 

Không khờ thì vọng tƣởng đầy dẫy. Vọng tƣởng mà nhiều thì tự 

nhiên muốn tìm chuyện xƣa, muốn biết chuyện nay, rồi muốn xen 

vào đủ chuyện tạp nhạp, muốn  hiểu đủ thứ báo chí tin tức lăng 

nhăng.  Ðó  là  những  điều  chƣớng  ngại  cho  sự  tu  hành.  Sự  khờ 

khạo, dốt nát chân chính là nhƣ thế nào? Tức là nhập Ðịnh. Nếu 

nhập  Ðịnh  thì  đông,  tây,  nam,  bắc,  đều  chẳng  biết  tới;  cùng  thế 

giới vô tranh, tự tại vô ngại. 

Tại  sao  mình  không  thể  tự  tại  vô  ngại  đƣợc?  Là  bởi  vì  còn  có 

lòng  tranh,  lòng  tham,  lòng  cầu,  lòng  ích  kỷ,  lòng  tự  lợi;  do  đó 

chẳng thể tự tại đƣợc. Muốn tự tại cũng làm không đƣợc. Khi đã 

bất  mãn  hiện  tại,  bất  mãn  quá  khứ,  bất  mãn  tƣơng  lai,  cứ  cho 

rằng ngƣời khác đối với mình không tốt, cho rằng mình cƣ xử tốt 

với  ngƣời,  tự  biện  hộ,  tự  đứng  trên  cƣơng  vị  không  thua  ai  cả, 

rằng mình là hơn ngƣời, thì không thể tu Ðạo đƣợc. Tu Ðạo tức 

là chẳng biện hộ, chẳng giảo hoạt, chẳng nói chuyện thị phi; cho 

nên nói: Ma Ha Tát, bất quản tha, Di Ðà Phật, các cố các. (Ðại Bồ 

Tát,  chẳng  xen  vào  chuyện  ngƣời.  A  Di  Ðà  Phật,  ai  lo  chuyện 

nấy!) 

Luôn luôn canh gác thân tâm, không nghĩ loạn xạ, đó tức là chân 

chính tu Ðạo. Kẻ không chân chính tu Ðạo thì lúc nào cũng nghĩ 

này  nọ  loạn  xạ,  lúc  nào  cũng  tìm  phƣơng  cách  để  làm  lợi  cho 

mình. Vì thế kẻ chân chính tu hành thì phải: Vạn duyên phóng hạ, 

Nhất  niệm  bất  sanh.  (Buông  xả  mọi  chuyện,  Một  niệm  không 

khởi.)Buông  xả  tất  cả  danh  lợi,  tiền  tài,  sắc  đẹp,  ăn  uống,  ngủ 

53 

nghỉ. Không khởi ý niệm nên không có ngã, nhân, chúng sinh, thọ 

giả; luôn luôn tự tại an lạc. 

Chân  chính  tự  tại  là  gì?  Tức  là  không  khởi  vọng  tƣởng!Nếu  tối 

ngày cứ khởi vọng tƣởng thì mình không có tự tại; tƣ tƣởng loạn 

xạ  của  mình  sẽ  tới  khắp  cùng  hƣ  không,  Pháp  Giới.  Nếu  không 

muốn tu thì chẳng cần nói làm gì, bằng nếu muốn chân chính tu 

hành thì đừng nghĩ loạn xạ, hãy đem tâm mình cột chặt một chỗ, 

nhất tâm chuyên niệm. Hễ chuyên nhất thì mới linh ứng; hễ tâm 

phân  tán  thì  trở  nên  u  mê.  Cho  nên  ngƣời  muốn  tu  thì  phải  biết 

đạo lý này vậy. 

 

15. NHỮNG CON TRÙNG TÁC QUÁI TRÊN THÂN CỦA 

MÌNH 

(Vạn Phật Thành ngày 8 tháng 5 năm 1982) 

Ngƣời đến Vạn Phật Thành xuất gia đều là tự ý, không phải bắt 

buộc.  Hoặc  là  ngƣời  Mỹ,  hoặc  là  ngƣời  Hoa,  các  vị  đó  đều  tự 

nguyện, khẩn cầu nhiều lần rồi  mới đƣợc hứa khả cho xuất gia. 

Ngƣời quy y cũng vậy, họ tới Vạn Phật Thành đều do tự ý muốn 

quy y. Nếu họ không muốn thì cũng không ai ép buộc họ cả, bởi 

vì  ép  buộc  không  phải  là  Pháp  cứu  cánh;  cho  nên  nói:  Cƣỡng 

trích  chi  qua  bất  điềm.  (Dƣa  mà  hái  một  cách  miễn  cƣỡng  thì 

không ngọt.) 

Nếu  ngƣời  không  tự  ý  xuất  gia  thì  dù  bạn  có  cho  họ  đi  tu  cuối 

cùng họ cũng hoàn tục. Có kẻ chân chính muốn xuất gia, nhƣng 

sau  thời  gian  lâu  dài  còn  thối  tâm  hoàn  tục,  huống  gì  kẻ  không 

thật tâm đi tu. Ðó là những trƣờng hợp có thể xảy ra. 

54 

Xuất gia là chuyện quang minh lỗi lạc, là việc của bậc đại trƣợng 

phu, không phải chuyện của kẻ đạo tặc, hèn hạ nhỏ mọn, hay làm 

việc  tiểu  nhân.  Làm  ngƣời  xuất  gia  thì  phải  rõ  bổn  phận  của 

ngƣời xuất gia, nhận thức rõ ràng địa vị và tông chỉ kẻ tu hành, 

đừng  a  dua  với  đám  đông  giống  nhƣ  kẻ  thế  tục  vậy.  Ðừng  có 

ngƣời ta nói dạ thì mình dạ, ngƣời ta nói đi thì mình đi, tự mình 

không có tông chỉ, không nhận thức rõ ràng. 

Quy y Tam Bảo hay hộ trì Tam Bảo thì cũng vậy; khi các vị quy y 

Tam Bảo thì cần phải hộ trì Tam Bảo, không phải là mình quy y 

Tam Bảo rồi thì muốn Tam Bảo hộ trì mình. Ðừng tìm tiện nghi ở 

trong Phật Giáo, nếu nhƣ vậy thì sau này sẽ chịu thiệt thòi, có hối 

hận thì đã trễ rồi đó. 

Chúng ta ngƣời nào cũng đầy dẫy vọng tƣởng, vọng tƣởng nhiều 

nhƣ  hạt  bụi.  Tại  sao  có  vọng  tƣởng  nhiều  nhƣ  vậy?  Là  bởi  vì 

trong thân mình có rất nhiều vi trùng, có con lớn, có con nhỏ, có 

con  già,  có  con  trẻ.  Những  con  vi  trùng  đó  có  con  thì  có  thần 

thông, có con thì có quỷ thông, có con thì có nhân thông, có con 

thì có thiên thông, có con thì có địa thông. Lũ trùng ấy ở trên thân 

ta thi triển pháp thuật, tác yêu tác quái. Chúng nó cũng biết đánh 

điện  tín!  Hễ  chúng  đánh  điện  tín  tới  tâm  mình  một  cái,  thì  mình 

khởi lên một cái vọng tƣởng! Cho nên vọng tƣởng của mình thật 

không lúc nào ngừng nổi. Hễ vọng tƣởng này vừa xẹp xuống, thì 

một điện tín kia truyền lại, khiến mình lại nổi lên vọng tƣởng khác. 

Ðó đều là do lũ trùng trong thân mình tác quái. 

Những thứ trùng này tuy là trùng nhƣng nó là đặc vụ! Có thứ thì 

có thiên thông, tức là đặc vụ trên trời xuống; có thứ thì biết thần 

thông, tức là đặc vụ của mấy ông thần; có thứ thì biết nhân thông, 

tức là đặc vụ của loài ngƣời; có thứ thì gọi là quỷ thông, súc sinh 

55 

thông. Có thứ trùng trợ giúp mình tu hành để phát Bồ Ðề tâm thì 

đó là thứ trùng có Phật thông; có thứ trùng kêu gọi ngƣời ta làm 

chuyện thiện, tức đó là Bồ Tát thông. Tóm lại trong trời đất thiên 

địa, sâm la vạn tƣợng, ở trong phòng ốc, xá trạch, tận hƣ không 

biến  Pháp  Giới,  không  có  một  loài  nào  mà  chẳng  sinh  ra  ở  nơi 

thân của mình cả. 

Vì  sao  chúng  ta  uống  vitamin?  Là  vì  mình  muốn  nuôi  dƣỡng 

những  thứ  vi  trùng  đó;  nuôi  dƣỡng  chúng  cho  mập  mạp  ra.  Tuy 

rằng mình không có thể ăn những thứ trùng đó nhƣng chúng có 

thể  ăn  thịt  của  mình.Trong  Kinh  Hoa  Nghiêm  nói  rằng:  "Thân 

ngƣời  là  do  vô  lƣợng,  vô  số  vi  trùng  tích  tụ  thành."  Các  vị  thử 

nghĩ coi: Thân mình là do từng con vi trùng này hợp thành; bây 

giờ  mình  lại  đi  làm  tôi  tớ  cho  chúng,  muốn  ăn  ngon  mặc  đẹp,  ở 

nhà  sang  trọng,  thế  chẳng  phải  là  điên  đảo  sao?  Có  lần  những 

thứ vi trùng này họp hội nghị, làm cho mình sinh bịnh. Bác sĩ tới 

trị,  trị  cũng  không  lành.  Lúc  đó  lũ  trùng  này  mới  vỗ  tay,  cƣời  ha 

hả. Chúng rất hứng thú bởi vì mình phải đầu hàng chúng. Vì vậy 

những ngƣời không thích làm chuyện thiện, chỉ muốn làm chuyện 

xấu, muốn chiếm tiện nghi, đều do lũ trùng xấu ác dẫn dắt. Chúng 

làm  mình  không  phát  Bồ  Ðề  tâm  đƣợc,  vì  muốn  làm  mình  đọa 

lạc, muốn làm mình mất tin tƣởng. 

Nếu các vị không tin thì cứ thử dùng dao xẻ thịt mình coi! Qua vài 

ngày  bọn  trùng  này  sẽ  lại  ra  hoạt  động.  Thế  nên  loài  ngƣời  thật 

đáng thƣơng xót! Coi thân thể mình nhƣ trân bảo ngọc ngà, nuôi 

dƣỡng các thứ trùng đó, thật là chuyện sai lầm. Các vị tin tôi cũng 

nói, mà các vị không tin tôi cũng nói. Tôi nói ra là để cho bọn vi 

trùng này nghe để cho chúng biết rằng trên thế giới nầy cũng có 

ngƣời biết đƣợc các hoạt động vi tế của chúng! 

56 

16. BÍ QUYẾT TU ÐẠO: TIẾT THỰC, QUẢ DỤC 

(Vạn Phật Thành ngày 9 tháng 5 năm 1982) 

Thế giới có thành, trụ, hoại, không; loài ngƣời có sinh, lão, bịnh, 

tử; đó là đạo lý tự nhiên. Các vị nên hiểu rõ đạo lý này: thành tức 

rồi sẽ trụ, rồi sẽ hoại, rồi sẽ không; sinh rồi sẽ già, rồi sẽ bịnh, rồi 

sẽ  chết.  Nếu  chẳng  có  thành  thì  chẳng  có  trụ,  chẳng  có  hoại, 

chẳng có không; nếu không có sinh thì cũng không có lão, không 

có bịnh, không có tử. 

Song  nếu  ta  dùng  vọng  tƣởng  chấp  trƣớc  để  phân  biệt  chuyện 

này, thì dù phân biệt đến hết mấy đại kiếp cũng không phân biệt 

rõ ràng đặng. Phân biệt bao nhiêu cũng là hồ đồ. Vừa mới hiểu rõ 

đƣợc  một  chút  thì  lại  hồ  đồ,  thế  nên  ở  mãi  trong  vòng  luân  hồi 

không  thoát  ra  đƣợc.  Nếu  muốn  thoát  luân  hồi  phải  đả  phá  cái 

đạo lộ si mê vọng tƣởng này thì tu hành mới thành Ðạo, chứng 

ngộ bổn lai Phật quả, xƣa nay vốn chẳng đi chẳng đến, chẳng dơ 

chẳng  sạch,  cũng  không  tăng  không  giảm,  cũng  không  sinh 

không  diệt,  chẳng  có  gì  là  âu  sầu  phiền  não.  Tất  cả  những  thứ 

Ngũ trƣợc, Lục trƣợc đều chẳng có. Song loài ngƣời không biết 

buông  bỏ  cái  giả,  nên  không  nắm  đƣợc  cái  chân  thật;  nên  nói 

rằng: 

"Xả bất liễu giả, 

Thành bất liễu chân; 

Xả bất liễu tử, 

Hoán bất liễu sanh". 

Dịch là: 

57 

 "Không vất bỏ cái giả 

 Sao có đặng cái thật;  

 Không buông xả cái chết 

 Sao đổi thành cái sống?"  

Nếu  không  kiềm  chế  tánh  hƣ  vọng  cuồng  dại  thì  trí  huệ  chân 

chính không bao giờ  xuất  hiện đƣợc. Tự tánh bị  che đậy bởi vô 

minh.  Vô  minh  có  hai  kẻ  giúp  đỡ,  có  hai  tên  làm  kế  hoạch.  Bọn 


chúng là gì? Thứ nhất là thức ăn, thứ hai là sắc đẹp; một cái gọi 

là  thực  dục,  một  cái  gọi  là  sắc  dục!  Hai  thứ  này  giúp  đỡ  cho  vô 

minh  làm  đủ  thứ  chuyện  xấu,  cho  nên  sách  Nho  có  nói  rằng: 

"Thực, sắc tánh dã." Nghiãờ là háo ăn, háo sắc đều là bản tánh 

của chúng sinh vậy. Song, mình phải biết tại sao vô minh chẳng 

phá đặng? Tại sao phiền não cũng không đoạn đƣợc? Trí huệ tại 

sao chẳng hiện? Ðó chính là do mình có lòng tham ăn, lòng háo 

sắc! 

Ăn uống thì trợ giúp cho dục vọng, dục vọng lại làm tăng trƣởng 

vô minh. Con ngƣời sinh ra thì biết ăn, con nít sinh ra là biết uống 

sữa.  Không  có  sữa  thì  nó  khóc,  uống  rồi  lại  muốn  thêm  nữa. 

Ðúng vậy! Lòng tham này mới sinh ra đã có, sau khi có lòng tham 

ăn rồi thì sinh ra lòng tham sắc. Con trai thì ham nữ sắc, con gái 

thì  ham  nam  sắc,  quyến  luyến  nhau,  ham  muốn  không  chịu 

buông bỏ, không thể nhìn suốt đƣợc. Ăn uống bao nhiêu thứ tinh 

hoa đều biến thành tinh. Hễ tinh mà sung mãn thì sinh ra lòng sắc 

dục, cho nên ngƣời xƣa nói rằng: "Bão noãn tƣ dâm dục, Cơ hàn 

khởi  đạo  tâm."  (No  ấm  thì  nghĩ  chuyện  dâm  dục,  Ðói  lạnh  mới 

khởi lòng trộm cắp.) Khi ăn no rồi, con trai nghĩ đến con gái, con 

gái thì nghĩ đến con trai, chỉ có khởi dục niệm này. Khi nghèo thì 

58 

nghĩ cách trộm  cắp, cũng vì để  có đồ mà ăn, ăn rồi tình dục lại 

khởi  lên.  Thế  nên  hễ  ăn  cho  đủ  chất  dinh  dƣỡng,  mập  mạp  phì 

nộn  rồi  thì  lại  chỉ  khởi  lòng  dâm.  Con  ngƣời  trƣớc  tiên  là  khởi 

lòng  tham  ăn,  muốn  ăn  thật  ngon  miệng,  muốn  ăn  để  thân  thể 

cƣờng tráng. Song ăn ít thì không đủ, mà ăn nhiều làm sao thỏa 

mãn đƣợc lòng tham? Cho nên ngƣời ta chết vì sắc, vì thực. Nếu 

vô  minh  không  có  thực  và  sắc  toa  rập  thì  chẳng  có  thể  tác  hại 

đƣợc ai. 

Ngƣời xuất gia ăn đồ càng dở càng tốt, không có dinh dƣỡng thì 

lại càng tốt nữa. Thế nên đối với vấn đề ăn uống đừng có quá coi 

trọng. Ăn là để duy trì mạng sống mà hành Ðạo; không cần phải 

có  quá  nhiều  chất  dinh  dƣỡng  nhƣng  cũng  không  ăn  những  đồ 

hƣ hoại, khiến cho cơ thể sinh bịnh; đó là thực hành Trung Ðạo. 

Tôi  rất  cảm  phục  một  ngƣời  ở  Ðài  Loan,  vị  đó  tức  là  Thủy  Quả 

Hòa Thƣợng, (5) Ngài không ham tiền cũng không ham sắc. Ngài 

chẳng  thèm  nhìn  đến  những  phẩm  vật  ngƣời  ta  cúng  dƣờng 

Ngài. Ðó là việc mà kẻ phàm phu không làm đƣợc, bởi vì không 

ai có thể buông bỏ đƣợc lòng tham, thậm chí còn coi tiền tài nhƣ 

tánh mạng. Nhƣng Ngài thì rất thanh thoát, coi nhẹ tiền tài, lễ vật 

chất đống một chỗ ai muốn lấy gì thì lấy, Ngài không để ý tới, và 

để cho đồ đệ muốn ăn cắp bao nhiêu tiền cũng đƣợc (những kẻ 

ăn cắp sau này đều hoàn tục). Các vị thấy đó, phải chăng sau đó 

Ngài đã quản lý tiền một cách chặt chẽ hơn? Không phải vậy đâu! 

Không  những  Ngài  không  quản  lý  tiền  bạc,  mà  ngay  đến  nhìn, 

Ngài  cũng  không  thèm  nhìn  nữa.  Các  vị  coi  Ðịnh  lực  của  Ngài 

cao  nhƣ  thế  nào!  Ngài  chỉ  ăn  trái  cây,  đậu  phụng,  không  ăn 

những  thức  nào  có  mùi  vị  hay  đồ  nấu,  xào,  luộc.  Bởi  vì  Ngài 

không  nhập  theo  sắc,  thanh,  hƣơng,  vị,  xúc,  pháp,  cho  nên 

59 

chứng  đƣợc  Sơ  Quả  A  La  Hán.  Ngài  tu  hành  cảm  ứng  rất  lớn 

nên Ngài thƣờng bảo hộ Ðài Loan này. Có ngƣời nhận ra đƣợc 

Ngài là ai, nhƣng cũng có ngƣời chẳng biết đƣợc đức hạnh của 

Ngài, do đó nhục mạ Ngài, gọi Ngài là "Á Dƣơng Tăng" (ông thầy 

ngu dốt). 

Năm  nay  thân  thể  Ngài  yếu  đi  nên  Ngài  chỉ  ăn  một  chút  cháo, 

song có kẻ lại phỉ báng, nói rằng Ngài đọa lạc rồi. Kỳ thật, những 

ngƣời  đó  không  hiểu  đƣợc  và  họ  đã  sai  lầm.  Ăn  hay  không  ăn 

cháo là chuyện của Ngài, tại sao phải tìm cách xoi mói Ngài? Nếu 

nhƣ  ai  ai  cũng  tu  hành  nhƣ  Lão  Hòa  Thƣợng  Thủy  Quả,  chẳng 

tham chẳng nhiễm, thì Phật Giáo nhất định ngày càng sáng tỏ và 

phát triển, Chánh Pháp sẽ trụ thế. Ngài đã làm tôi hết sức hoan 

hỷ, là vị đồng tu đồng Ðạo, hợp với tôi lắm vậy. 

Không thể nói rằng tất cả ở Vạn Phật Thành đều tốt đẹp, đều là 

Phật Pháp cả. Song mọi ngƣời ở đây đều y chiếu Phật Pháp mà 

thi  hành,  không  chú  trọng  đến  chuyện  ăn  ngon,  mặc  đẹp,  ở  tốt; 

họ chỉ chú trọng làm sao duy trì cái thân Tứ Ðại giả hợp này để 

sống là đủ rồi. Nhu yếu của chúng ta là Pháp, là mùi vị Pháp Vô 

thƣợng. Thế nên mỗi ngày ở Vạn Phật Thành đều có giảng Kinh 

thuyết Pháp. Lúc nghe Kinh thì cần phải dũng mãnh tinh tấn, hết 

lòng  mà  nghe  giảng  Kinh  Hoa  Nghiêm,  đừng  lƣời  biếng.  Các  vị 

nghe  giảng  Kinh  không  phải  vì  Sƣ  Phụ,  mà  nghe  là  vì  mình  mà 

nghe.  Nếu  các  vị  chuyện  gì  cũng  biết  thì  không  cần  phải  nghe, 

song không phải chuyện gì các vị cũng biết cả. Những điều mình 

biết  là  thứ  Thế  Trí  Biện  Thông,  thứ  thông  minh  có  thể  biện  biệt, 

thấu  đạt  chuyện  đời  của  kẻ  phàm  phu.  Học  Phật  Pháp  tức  là  vì 

mình mà học, không phải là vì Sƣ Phụ hay là vì ngƣời khác mà 

60 

học. Các vị hãy ghi nhớ, đừng để cho thời gian trôi qua vô ích, rồi 

sau đó có hối tiếc thì đã trễ. 

 

17. ĂN THỊT TỨC LÀ ĂN NGƢỜI 

(Vạn Phật Thành ngày 30 tháng 5 năm 1982) 

 "Thiên bách niên lai oản lý canh,  

 Oán thâm tự hải hận nan bình.  

 Dục tri thế thượng đao binh kiếp,  

 Thả thính đồ môn dạ bán thanh!"  

Dịch là: 

 "Ngàn năm oán hận ngập bát canh,  

 Oán sâu như biển hận khó tan.  

 Muốn biết vì sao có chiến tranh,  

 Hãy nghe lò thịt, lúc nửa đêm!"  

Từ xƣa đến nay có rất nhiều ngƣời hy sinh thân mạng kẻ khác để 

lợi  ích  cho  chính  mình,  cam  tâm  giết  hại  kẻ  khác  để  bồi  dƣỡng 

cho bản thân mình. Thế nên miếng thịt ở trong tô canh chứa chất 

lòng oán hận thâm sâu nhƣ biển cả. Ðời này qua đời khác sát hại 

lẫn  nhau,  ăn  thịt  lẫn  nhau.  Tất  cả  chúng  sinh  đều  ham  sống,  sợ 

chết, song con ngƣời vẫn dùng thủ đoạn áp bức để tàn sát những 

kẻ yếu kém hơn mình. 

Trong tâm thức của những con thú trƣớc khi chết đã kết tinh lòng 

oán hận rất lớn, chúng chỉ muốn tìm cách báo thù, không có cách 

61 

gì  để  thoa  dịu  ý  tƣởng  cừu  hận  này  đƣợc.  Các  bạn  muốn  biết 

trên  thế  giới,  nguồn  gốc  của  chiến  tranh  từ  đâu  ra?  Thí  dụ  nhƣ 

chiến tranh Việt Nam hay là hiện tại chiến tranh giữa Á Căn Ðình 

và Anh Quốc? Ðều là do nghiệp sát quá nặng, quá sâu, cho nên 

mới  dùng  phi  cơ,  đại  pháo,  thiết  hạm,  thủy  lôi  để  hủy  diệt  nhau! 

Nếu  ban  đêm  mình  lắng  nghe  nơi  nhà  ngƣời  đồ  tể  tiếng  kêu  la 

rên xiết của con heo, con bò hay con dê xin cứu mạng, thì mình 

sẽ  biết  đƣợc  nguyên  nhân  của  chiến  tranh  ở  đâu  mà  ra.  Có  bài 

thơ rằng: 

 "Nhục" tự lý biên lưỡng cá nhân,  

 Lý biên trác trước ngoại biên nhân.  

 Chúng sanh hoàn thực chúng sanh nhục,  

 Tử tế tư lượng nhân thực nhân!"  

Dịch là: 

 "Trong chữ "nhục"gồm có hai người,  

 Người ở trong dòm người ở ngoài,  

 Chúng sanh lại ăn thịt chúng sanh,  

 Suy nghĩ kỹ là người ăn người."  

Tiếng  Trung  Hoa,  chữ  "nhục",  nghiã  là  thịt,  gồm  có  chữ  "khẩu" 

tức là cái miệng mở ra, và hai chữ "nhân" tức là hai ngƣời: ở bên 

trong  có  một  ngƣời  và  ở  bên  ngoài  có  một  ngƣời.  Ngƣời  ở  bên 

ngoài  chờ  ngƣời  bên  trong.  Ngƣời  ở  ngoài  muốn  đi  vô  nhƣng 

không  vô  đƣợc,  ngƣời  ở  trong  muốn  chui  ra  ngoài  nhƣng  ra 

không nổi là vì ngƣời bên ngoài đứng cản, không cho anh ta chạy 

62 

thoát. Nên chữ "nhục" này chính là một kẻ ăn thịt và một kẻ bị ăn 

thịt. Kẻ ăn thịt thì ở bên ngoài, và là một con ngƣời. Kẻ bị ăn thịt 

thì ở bên trong và cũng là một con ngƣời, nhƣng y đã biến thành 

súc sinh, lại còn bị chận không cho chạy ra, chạy lên cũng không 

đƣợc,  chạy  xuống  cũng  không  xong,  nhƣ  là  bị  vây  khốn,  không 

chạy thoát đƣợc. Tuy là miệng mở khá rộng nhƣng vì ngƣời bên 

ngoài đã chận, nên kẻ bên trong không thể chạy khỏi vòng vây. 

Vòng  vây  này  có  thể  là  chuồng  dê,  chuồng  heo,  hay  là  chuồng 

bò, chuồng trâu. Ngƣời bị ăn thịt thì ở trong chuồng mà ngƣời ăn 

thịt thì ở bên ngoài chận không cho ra. Vì sao mà chận không cho 

anh ta ra? Là bởi vì muốn ăn thịt anh ta! Ngƣời bị ăn thịt và ngƣời 

ăn thịt có một mối quan hệ: đó chính là sự oán hận không thể nào 

hòa giải đƣợc! 

Con ngƣời là chúng sinh, miếng thịt mình ăn cũng là chúng sinh. 

Hễ là động vật, là dê, là trâu, là gà, là ngựa, là chó, là heo v.v... 

đều  là  một  loại  chúng  sinh  cả.  Nếu  có  kẻ  nói  rằng  những  thứ 

động vật này do trời sinh ra để ngƣời ăn, nhƣ vậy thì ngƣời sinh 

ra để ai ăn? Bởi vậy trời sinh động vật không nhất định là để cho 

ngƣời  ăn,  bất  quá  bởi  vì  con  ngƣời  ỷ  mình  trí  óc  cao  minh  nên 

mới ăn thịt động vật. Do đó, sự quan hệ ăn thịt này, nếu nghĩ cho 

kỹ  thì  chính  là  ngƣời  ăn  thịt  ngƣời!  Nếu  nói  rằng  ngƣời  ăn  thịt 

ngƣời, thì thử hỏi xem kẻ bị ăn thịt, (tức là bây giờ đã biến thành 

dê, thành heo, thành ngựa v.v...) đối với mình có quan hệ nhƣ thế 

nào? 

Trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  có  nói  rằng:  "Con  dê  trở  lại  biến  làm 

ngƣời." Con dê mà có thể biến làm ngƣời thì tất cả động vật khác 

cũng có thể biến làm ngƣời, cũng nhƣ là mình cải đầu hoán diện, 

thay đổi bộ mặt thôi, mà mình không biết loài thú vật đó là ai. Các 

63 

vị có biết chăng những thứ động vật dê, trâu, heo, gà,... đó không 

chừng  đều  là  bà  con  quyến  thuộc,  là  họ  hàng  thân  thích  của 

mình? Mối quan hệ đó, nói xa xôi nhƣ vậy, chớ nói gần hơn, thì 

chúng nó biết đâu chính là cha mẹ mình kiếp trƣớc, hoặc là cha 

mẹ  mình  kiếp  này,  hay  là  cha  mẹ  không  biết  bao  nhiêu  kiếp  về 

trƣớc! Nghĩ nhƣ vậy, thì nếu ăn thịt cha mẹ, thì thật là bất hiếu. 

Cho nên nghĩ kỹ thì mới biết rằng ăn thịt động vật chính là ngƣời 

ăn thịt ngƣời vậy! 

Ngƣời mà ăn thịt heo thì con heo có thể sẽ biến thành ngƣời. Khi 

heo thành ngƣời, nó lại ăn thịt heo do ngƣời kia biến thành. Nhân 

duyên  cứ  luân  chuyển  mãi,  hỗ  tƣơng  ăn  thịt  lẫn  nhau:  mình  ăn 

nó,  nó  ăn  mình.  Do  đó  cừu  hận  càng  ngày  càng  sâu;  cừu  hận 

càng sâu thì càng muốn ăn thịt; tánh thích ăn đồ ngon là do oan 

nghiệp dẫn dắt, làm mình cảm thấy hợp lý khi giết sinh mạng của 

kẻ khác để bổ trợ cho sinh mạng của chính mình! 

Nếu các vị không tin thì tôi kể cho nghe một chuyện có thật nhƣ 

vầy:  Vào  thời  vua  Lƣơng  Võ  Ðế  thì  Phật  Giáo  hết  sức  hƣng 

thạnh.  Lúc  bấy  giờ  có  một  vị  tên  là  Chí  Công,  là  một  ngƣời  đã 

giác  ngộ  rồi  (Minh  Nhãn  Thiện  Tri  Thức).  Ngài  có  thể  biết  đƣợc 

tiền nhân hậu quả mọi sự. Thời bấy giờ Phật Giáo đi tới chỗ các 

Thầy chỉ đi tụng niệm cho ngƣời đời. Gia đình nào có chuyện vui 

chuyện buồn gì cũng mời các Thầy tới tụng kinh kiết tƣờng, tụng 

chú  kiết  tƣờng.  Có  lần,  một  nhà  giàu  nọ  làm  đám  cƣới  cho  con 

gái nên mới mời ngài Chí Công tới để tụng kinh cầu phƣớc. Bởi 

vì Phật Pháp không ra ngoài pháp thế gian, nên Tổ Sƣ cũng tùy 

thuận theo phong tục của ngƣời  đời mà đáp  ứng. Vừa đặt chân 

tới nhà, Ngài liếc nhìn và nói rằng: "Cổ quái! Cổ quái! Cháu lấy bà 

ngoại,  Con  gái  ăn  thịt  mẹ,  Con  trai  đập  da  bố,  Heo,  dê  ngồi  nơi 

64 

ghế, Họ hàng nấu trong nồi, Chúng sanh lại tƣng bừng, Ta thấy 

thật là khổ! 

Ngài Chí Công nói: "Thật là 'cổ quái'!" Chuyện gì mà cổ quái? Ðó 

là cháu lấy bà ngoại của mình! Bởi vì khi đứa cháu vừa mới sinh 

thì bà ngoại nó bịnh. Lúc gần chết bà cầm tay thằng cháu này, nói 

rằng  bà  sợ  không  có  ai  lo  lắng  cho  thằng  nhỏ,  tƣơng  lai  ai  là 

ngƣời giúp nó để thành gia lập nghiệp? Do vậy, lúc bà ngoại thở 

hơi  cuối  cùng  thì  tay  vẫn  nắm  thằng  cháu,  quyến  luyến  không 

đành.  Bà  ngoại  xuống  âm  phủ  gặp  vua  Diêm  La,  mới  khóc  lóc 

cầu xin: "Diêm La Vƣơng ơi! Xin Ngài ban cho tôi một việc: ỞƢ 

thế gian tôi có một đứa cháu nhỏ dại không ai săn sóc, xin Ngài 

cho tôi về lo cho nó đƣợc không? Vua Diêm La từ bi vô cùng, mới 

đáp lời thỉnh cầu, nói rằng: "Ðƣợc, tốt lắm! Bà về lại trần gian săn 

sóc thằng nhỏ đi. Bà là bà ngoại của nó, bây giờ bà trở về làm vợ 

của nó, đƣợc chăng?" 

Bà đó không thể làm chủ đƣợc nghiệp báo của mình cho nên đầu 

thai  lên  dƣơng thế  làm  con  gái. Ðứa  con  gái  này lớn  lên  rồi lấy 

thằng  cháu  đó.  Thật  là  cải  đầu  hoán  diện,  đổi  mặt  đổi  mày  mà 

thôi, nhƣ thử mặc bộ y phục mới không ai nhận biết đƣợc cả. Chỉ 

có  Ngài  Chí  Công  biết  đƣợc  chuyện  đó,  nên  nói:  "Cổ  quái!  Cổ 

quái! Cháu lấy bà ngoại." 

Ngài  Chí  Công  lại  thấy  đứa  con  gái  nhỏ  đang  ăn  miếng  thịt  heo 

nên nói rằng: "Con gái ăn thịt mẹ." Là vì mẹ đứa con gái này vốn 

làm đủ thứ ác nghiệp nặng nề nên chết rồi thì hóa kiếp làm heo; 

nay bị đồ tể giết, bị nấu làm món ăn ngon và bây giờ đứa con gái 

này ăn thịt mẹ của mình. 

65 

Khi Ngài thấy ở nơi sau vƣờn có đứa con trai đang cao hứng đập 

cái  trống  bằng  da  lừa,  Ngài  mới  nói  rằng:  "Con  trai  đập  da  bố." 

Nghĩa  là  bố  của  thằng  nhỏ  này  vì  tạo  nghiệp  báo  cho  nên  mới 

đầu thai làm con lừa, chết rồi bị ngƣời ta lột da làm trống; bây giờ 

đứa nhỏ này chẳng biết cha nó là miếng da làm thành trống, nên 

chỉ biết vui mừng thì đánh trống mà thôi. 

Ngài  Chí  Công  lại  đi  xuống  nơi  dãy  ghế  ngồi,  nhìn  qua  thì  thấy 

những  kẻ  ngồi  đó  toàn  là  trâu,  bò,  dê,...  hồi  xƣa  bị  ngƣời  ta  ăn 

thịt,  bây  giờ  biến  thành  ngƣời,  làm  bà  con  thân  thuộc  với  nhau. 

Những loại thịt ở trong nồi đều là những bà con quyến thuộc của 

họ, nên ngài Chí Công nói rằng: "Quý vị tới đây tiệc tùng hết sức 

vui vẻ, hân hoan để chúc mừng ông chủ nhà làm đám cƣới cho 

con. Sự thật, ta thấy thật là khổ! Ngƣời nào cũng ở trong luân hồi 

hỗ tƣơng vay trả quả báo, tàn sát lẫn nhau, ăn thịt lẫn nhau; đó là 

nỗi khổ khó nói cho hết đƣợc." 

Sau khi ngài Chí Công nói xong, có rất nhiều ngƣời hiểu, rồi phát 

tâm ăn chay, niệm Phật, tu hành. 

Từ xƣa đến nay nếu các vị không ăn thịt kẻ khác thì kẻ khác cũng 

không ăn thịt các vị. Có ngƣời nói: "Thầy nói thế nào đi nữa tôi 

cũng không tin." Nếu các vị không tin thì tôi cũng không có cách 

gì khác, cứ thí nghiệm thử xem sao! 

 

18. TU ÐẠO CẦN PHẢI BỎ ÁC LÀM LÀNH 

(Vạn Phật Thành ngày 30 tháng 5 năm 1982) 

 "Vãng tích sở tạo chư ác nghiệp,  

66 

 Giai do vô thủy tham sân si,  

 Tùng thân ngữ ý chi sở sanh,  

 Nhất thiết ngã kim giai sám hối."  

Dịch là: 

 "Tất cả ác nghiệp tạo từ xưa,  

 Ðều do vô thủy tham, sân, si,  

 Theo thân miệng ý mà phát sanh,  

 Con nay hết thảy xin sám hối."  

Chúng  ta  từ  xa  xƣa  đến  nay  tạo  nghiệp  ra  có  thứ  ác,  thứ  thiện; 

thiện ác trộn lẫn chẳng rõ ràng. Cho nên có lúc thì mình sinh tâm 

lành, có lúc thì sinh ra ý niệm ác. Một niệm thiện thì "không làm 

điều ác mà làm tất cả điều lành." Nhƣng khi khởi niệm ác thì chỉ 

nghĩ "làm tất cả điều ác, không làm điều lành." 

Bởi  vì  từ  vô  lƣợng  kiếp  đến  nay  lẫn  lộn  thiện  ác  nhƣ  vậy,  nên 

ngày nay làm thiện song ngày mai lại muốn làm ác, rồi ngày mốt 

thì tạo ra điều chẳng thiện chẳng ác. Ðến khi tu Ðạo thì mình khó 

mà thoát khỏi nghiệp báo. Nên có lúc thì muốn tu hành, có lúc thì 

chẳng muốn tu, có lúc muốn thanh tịnh, có lúc lại muốn nhiễm ô. 

Cứ  mặc  cho  ngọn  sóng  đƣa  đẩy,  không  biết  phiêu  lƣƣ  tới  chỗ 

nào.  Ðó  đều  do  những  ý  niệm  dấy  khởi  hồi  xa  xƣa  bây  giờ  kết 

thành cái quả. Có ý niệm lúc đầu muốn tu hành,  mà ý niệm sau 

thì  muốn  hoàn  tục;  ý  niệm  trƣớc  thì  muốn  hoằng  dƣơng  Phật 

Pháp nhƣng ý niệm sau thì muốn hủy diệt Phật Pháp. Thật là vô 

cùng  phức  tạp.  Nhƣ  vậy  thì  phải  làm  sao?  Thì  cần  phải  học  trí 

huệ Bát Nhã; nghĩa là: 

67 

 "Trạch thiện nhi tùng,  

 Phi thiện tắc cải.  

 Thị Ðạo tắc tiến,  

 Phi Ðạo tắc thối!"  

Dịch là: 

 "Lựa điều lành mà theo,  

 Hễ điều xấu thì sửa.  

 Nếu là Ðạo thì tiến tới,  

 Không phải là Ðạo thì thối lui!"  

Lúc nào mình cũng phải đề cao cảnh giác tựa nhƣ là đi bên bờ 

vực thẳm, hệt nhƣ là đi trên mặt băng mỏng. Tu hành cần phải vô 

cùng cẩn thận nhƣ vậy! Nên nói: Sai chi hào ly, mậu chi thiên lý. 

(Sai một ly đi một dặm.) 

Cho nên tu hành là: "Cử động hành vi quản tự kỷ, Hành, trụ, tọa, 

ngọa  bất  ly  gia  ".(Phải  quản  chế  cử  động,  hành  vi  của  chính 

mình,  Ði,  đứng,  nằm,  ngồi  thì  không  rời  "nhà.")  Lúc  nào  mình 

cũng  cần  có  ý  niệm  thanh  tịnh,  ý  niệm  sáng  suốt  quang  minh; 

đừng  khởi  ý  niệm  nhiễm  ô,  đừng  khởi  ý  niệm  hắc  ám.  Phải  hết 

sức  cẩn  thận  trong  mỗi  một  suy  tƣ,  mỗi  một  ý  nghĩ.  Mỗi  ý  niệm 

nếu là thiện thì quang minh càng nhiều, nếu ý niệm là ác thì mình 

càng hắc ám. Ngƣời thiện thì có ánh hào quang trắng, ngƣời ác 

thì chỉ toàn là khí đen. Thế nên làm thiện hay làm ác đều tự nhiên 

biểu hiện nơi hình tƣớng của mình. 

68 

Các vị có thể lừa ngƣời nhƣng không thể lừa quỷ, thần, Phật, Bồ 

Tát. Do vậy, bất luận là kẻ xuất gia hay kẻ tại gia, nếu lừa dối nhƣ 

vậy  thì  chỉ  tạo  ác  nghiệp,  chẳng  có  công  lao  gì  với  Phật  Giáo. 

Phải  hiểu  rằng  vì  sao  mà  từ  vô  lƣợng  kiếp  đến  nay  mình  không 

thoát  khỏi  cái  khổ  luân  hồi  sinh  tử,  luôn  luôn  hồ  đồ  ngu  tối  nhƣ 

vậy? Là bởi vì cái "trƣơng mục ngân hàng" của mình không có rõ 

ràng; đầy những thứ hỗn tạp, cái thanh tịnh và cái nhiễm ô mỗi 

thứ một nửa, cho nên không ra khỏi Lục Ðạo luân hồi! Nếu mình 

muốn  chân  chính  tu  hành  thành  Phật  thì  trƣớc  khi  thành  Phật 

mình phải dũng mãnh tinh tấn, không đƣợc tùy tiện. Cần phải biết 

rằng: Một ngày đã qua, Mạng cũng giảm dần, Nhƣ cá cạn nƣớc, 

Thử hỏi gì vui? Ðại chúng! Hãy siêng tinh tấn, Nhƣ đầu bị đốt. Chỉ 

nhớ vô thƣờng, Chớ mặc buông lung. 

Có  ngƣời  hoài  nghi:  "Phải  chăng  có  ông  Diêm  La  Vƣơng  và  có 

con quỷ Vô Thƣờng (Thần Chết) thật?" Cái đó phải xét coi các vị 

có thể chẳng chết hay không? Nếu các vị có thể chẳng chết tức là 

không có con quỷ Vô Thƣờng. Nếu các vị có bản lãnh ghê gớm, 

không thọ quả báo thì tức là không có ông Diêm La Vƣơng. Bạn 

có  thể  chẳng  chết  hay  không?  Nếu  không  thể  đƣợc  thì  đƣơng 

nhiên  là  có  ông  Diêm  La  Vƣơng  và  con  quỷ  Vô  Thƣờng;  các  vị 

đừng  cho  rằng  mình  hết  sức  thông  minh,  "tự  bịt  tai  đi  ăn  cắp 

chuông, vừa rung chuông vừa chạy" tự mình lừa dối chính mình. 

Các vị phải biết, từ vô lƣợng kiếp đến nay bởi vì không tin có ông 

Diêm  La  Vƣơng  hay  có  quỷ  Vô  Thƣờng  cho  nên  mình  mới  ở 

trong Lục Ðạo luân hồi, quay đi quay lại, chẳng cách gì thoát khỏi 

vòng sinh tử đƣợc! 

69 

19. ÐẠO CẢ SUY THÌ CÓ NGƢỜI NHÂN NGHĨA 

(Vạn Phật Thành ngày 5 tháng 6 năm 1982) 

 "Lòng người chẳng như xưa, Ðạo đức đã suy đồi."  

Thế giới ngày nay không biết thăng tiến mà còn càng ngày càng 

xuống  dốc.  Hồi  xƣa  không  có  nhiều  trƣờng  học  cũng  chẳng  có 

nhiều kẻ đọc sách, song con ngƣời chẳng có nhiều thứ điên đảo 

băng hoại. Hiện tại trƣờng học nhan nhãn, không biết bao nhiêu 

là học sinh, song trong thế giới kẻ xấu càng ngày càng nhiều. 

Ngƣời xƣa học là cốt để minh lý, tức là hiểu rõ đạo lý làm ngƣời, 

thế  nào  để  đừng  làm  ác,  thế  nào  để  luôn  làm  lành,  sao  cho  có 

hiếu với cha mẹ, có tình với anh em, có trung với đất nƣớc, có tín 

với bạn bè, có lễ với mọi ngƣời, có nghĩa với dân tộc, liêm khiết 

trong việc làm và có lòng hổ thẹn với chính mình. Hiện giờ kẻ đi 

học thì vì danh lợi! 

Chữ minh lý và chữ danh lợi trong tiếng Trung Hoa phát âm giống 

nhau, nhƣng trên thực tế thì ý nghĩa khác nhau một trời một vực. 

Những kẻ học vì danh lợi thì chỉ muốn học môn nào để kiếm thật 

nhiều tiền. Cũng giống nhƣ có kẻ muốn học y khoa hay khoa học, 

song chỉ biết nghĩ rằng sẽ kiếm đƣợc nhiều tiền, không nghĩ rằng 

tôi học là vì muốn tƣơng lai có thể đem lại hạnh  phúc cho nhân 

dân, rằng tôi học y khoa là muốn cứu đời, muốn lợi ích cho ngƣời 

khác. 

Hiện tại đa số học sinh chỉ biết tự lợi mà không biết làm lợi cho kẻ 

khác. Lại có những giáo sƣ công khai cổ võ học sinh hút ma túy, 

làm chuyện dâm dục bừa bãi, hoặc làm đủ thứ nhiễu loạn thế sự. 

Cho nên thế giới càng ngày càng suy đồi. Lão Tử nói rằng: 

70 

 "Ðại Ðạo phế hữu nhân nghĩa,  

 Trí huệ xuất hữu đại ngụy,  

 Lục thân bất hòa hữu hiếu từ,  

 Quốc gia phân loạn hữu trung thần."  

Nghiã là: 

 "Khi Ðạo lớn mất, kẻ nhân nghĩa xuất hiện,  

 Người trí huệ tới, bọn giả dối đầy dẫy,  

 Khi gia đình bất hòa, kẻ hiếu thảo ra đời,  

 Lúc quốc gia phân loạn thì có bậc trung thần."  

Khi  Ðạo  lớn  không  còn  nữa  thì  ngƣời  ta  mới  nói  tới  nhân,  tới 

nghĩa. Nếu Ðạo lớn còn thì nhân nghĩa chẳng ai nói tới, vì nhân 

nghĩa đã nằm trong Ðạo lớn rồi. Khi có kẻ trí huệ ra đời thì đƣơng 

nhiên có kẻ giả mạo hƣ ngụy đồng thời cũng xuất hiện để lừa bịp 

kẻ khác. Khi gia đình hòa thuận với nhau, không ai tranh chấp cả 

thì đƣơng nhiên cha hiền từ, con hiếu thảo, anh em vui vẻ sống 

chung,  gia  đình  hết  sức  hòa  vui.  Nhƣng  nếu  khi  sáu  họ  bà  con 

bất hòa; cha không hiền từ, con hiếu đễ sẽ ra đời. Cũng nhƣ thời 

ông  Thuấn  vậy:  Phụ  ngoan,  mẫu  dâm,  đệ  ngạo,  Thuấn  vi  khắc 

tận hiếu đạo. (Cha ngoan cố, mẹ dâm đãng, em ngạo mạn; song 

ông Thuấn hết lòng làm tròn đạo hiếu.) 

Cha của vua Thuấn rất ngoan cố. Tên của ông ta là Cổ Tẩu (ông 

già mù), ý nói rằng ông tuy có mắt nhƣng không tròng vậy, vì ông 

không biết đạo lý trắng đen, đúng sai, thẳng cong, thiện ác gì cả. 

Ông có con là vua Thuấn, một ngƣời con rất hiếu thảo mà cũng 

71 

không biết nữa. Bà mẹ của vua Thuấn là bà mẹ kế; bà này dâm 

loạn,  nham  hiểm,  chẳng  bao  giờ  nói  tới  luân  lý,  chỉ  nghĩ  đến 

chuyện vô luân. Ông Thuấn có ngƣời em khác mẹ tên là Tƣợng 

cũng  hết  sức  ngạo  mạn,  không  cung  kính  anh  mình.  Tuy  vậy, 

trong gia đình, ông Thuấn hết sức hiếu thảo với cha mẹ, hết sức 

thƣơng yêu, lo lắng cho em. 

Lúc  bấy  giờ,  ngƣời  em  của  ông  Thuấn  với  bà  mẹ  kế  nghĩ  cách 

làm hại ông, nên một ngày nọ kêu ông vào kho gạo để quét dọn. 

Chờ đến khi ông đi vào trong rồi thì Tƣợng mới tức khắc nổi lửa 

đốt nhà. Nhà kho bắt lửa phừng cháy dữ dội. Lúc đó họ nghĩ rằng 

ông Thuấn sẽ bị lửa đốt chết nên hai ngƣời mới ra về, trong lòng 

hết sức vui mừng. Nhƣng chẳng mấy chốc ông Thuấn cũng về lại 

nhà. Ngƣời em vô cùng kinh ngạc hỏi: "Anh ở trong nhà kho dọn 

dẹp,  sao  nhà  cháy  mà  anh  chẳng  bị  đốt  chết?"  Ông  Thuấn  đáp 

rằng: "Khi tôi thấy lửa cháy, tôi lƣợm hai cái bửng cỏ che thân rồi 

leo  lên  mái  nhà  nhảy  thoát  ra  ngoài,  cho  nên  chẳng  bị  tổn 

thƣơng, cũng không bị thiêu đốt." 

Một lần khác, khi ông Thuấn đi ra giếng lấy nƣớc thì hai ngƣời ấy 

lại  nghĩ  cách  để  hại  ông.  Lúc  ông  Thuấn  leo  xuống  giếng  thì  họ 

đem một tảng đá lớn đến bít miệng giếng, không cho ông lên. Họ 

tin rằng ông Thuấn lần này sẽ chết. (Tục ngữ có câu "lạc tỉnh hạ 

thạch," nghĩa là rớt xuống giếng rồi lấy đá bịt lại, tức là hại ngƣời 

ở bƣớc đƣờng cùng, là từ điển tích này mà ra.) 

Song,  ở  phía  dƣới  đáy  giếng  lại  có  một  cái  động!  Ông  Thuấn 

xuống giếng rồi thì từ nơi động đó bò lên (có ngƣời nói rằng nơi 

địa đạo này có một con hồ ly trắng thƣờng lui tới ở đó; chính nó 

tới để cứu ông Thuấn). Tuy hai ngƣời đó lúc nào cũng tìm cách 

hại  ông  nhƣng  ông  Thuấn  không  hề  tức  giận,  lúc  nào  cũng  hết 

72 

sức hiếu thảo với cha mẹ và hết sức thƣơng yêu ngƣời em của 

mình. 

Bấy giờ, tên Tƣợng nghĩ rằng ông Thuấn đã chết, nên về nhà nói 

với  cha  mẹ  chuyện  chia  gia  tài.  Y  nói  rằng:  "Ngƣu  dƣơng  phụ 

mẫu, thƣơng lẫm phụ mẫu, can qua trẫm, cầm trẫm, chỉ trẫm, nhị 

tẩu  trẫm  thê."  dụ  muốn  nói  rằng:  "Dê  với  bò  thì  để  cho  cha  mẹ, 

lƣơng thực cũng để cha mẹ. Tôi không cần những thứ đó, tôi chỉ 

muốn  cây  đàn  ngũ  huyền  cầm  của  ông  Thuấn,  cái  ống  tiêu  của 

ông  Thuấn,  những  đồ  để  luyện  võ  của  ông  Thuấn.  Ðó  là  những 

thứ mà tôi muốn. Hai bà vợ của ông Thuấn tôi cũng muốn; biểu 

hai ngƣời đó lại phục dịch tôi." (Ông Thuấn có hai bà vợ; một tên 

là Nga Hoàng,  một tên là Nữ Anh, hai ngƣời này đều là con gái 

của  vua  Nghiêu.  Vua  Nghiêu  đặc  biệt  hứa  gả  hai  ngƣời  này  để 

phục dịch ông Thuấn.) 

Tên Tƣợng nói xong liền vô phòng ông Thuấn. Nhƣng vừa vô thì 

thấy  ông  Thuấn  ngồi  chễm  chệ  trên  giƣờng.  Tƣợng  sợ  quá, 

tƣởng  rằng  hồn  phách  của  ông  Thuấn  hiện  về.  Ông  Thuấn  liền 

lên tiếng an ủi ngƣời em đừng sợ hãi. 

Trong  thời  Nghiêu  Thuấn  bấy  giờ,  lòng  ngƣời  xấu  xa  nhƣ  vậy, 

song ông Thuấn vẫn hết sức làm tròn chữ hiếu, làm tròn đạo làm 

con.  Thế  nên  nói  rằng  trong  gia  đình,  bà  con  sáu  họ  mà  không 

hòa thuận thì có kẻ hiếu thảo ra đời. 

Khi đất nƣớc ly loạn thì có kẻ trung thần xuất hiện. Khi đất nƣớc 

bình  an  vô  sự  thì  khó  thấy  bậc  trung  thần.  Khi  đất  nƣớc  rối  ren 

loạn lạc thì ai là trung thần, ai là gian thần có thể thấy đuợc rất dễ 

dàng. 

73 

Thời Tống có hai triều Nam với Bắc. Lúc quốc gia hết sức phân 

loạn  thì  tên  gian  thần  Tần  Cối  xuất  hiện.  Tần  Cối  giết  Nhạc  Phi; 

nhƣng  Nhạc  Phi  thì  lƣu  danh  thiên  cổ  còn  Tần  Cối  thì  để  tiếng 

xấu  ngàn  năm.  Bởi  vậy  "lƣu  danh  thiên  cổ"  và  "di  xú  vạn  niên" 

đều là cái tên, nhƣng một là cái tên tốt, một là cái tên xấu. Cũng 

nhƣ  đời  Nam  Tống  có  ông  Văn  Thiên  Tƣờng;  lúc  quốc  gia  hết 

sức hỗn loạn thì ông là ngƣời hết sức trung thành với Tống. Từ 

đầu  đến  cuối  ông  bảo  vệ  quốc  gia,  không  chịu  đầu  hàng;  đó  là 

một vị trung thần. Cho nên khi quốc gia hỗn loạn mới có thể thấy 

xuất hiện đƣợc những bậc trung thần. 

Bây giờ đang kiến lập đạo tràng cũng chính là lúc khốn khổ gian 

nan vô cùng. Chính trong lúc này mới có thể thấy kẻ nào là chân, 

kẻ nào là giả. Vị hộ pháp chân thật thì lấy Phật  Giáo làm nhiệm 

vụ của chính mình; lấy việc hộ trì Tam Bảo làm trách nhiệm của 

riêng mình. 

Bây  giờ  Vạn  Phật  Thành  mỗi  ngày  một  phát  triển,  cần  rất  nhiều 

ngƣời lại ủng hộ, cần rất nhiều ngƣời lại hợp tác. Kẻ nào có sức 

thì  ra  sức,  kẻ  nào  có  tiền  tài  vật  chất  thì  giúp  tiền  tài  vật  chất. 

Không nên có thái độ "tọa thủ bàng quan," tôi nhìn anh, anh nhìn 

tôi; vì nhƣ vậy thì chẳng bao giờ tận sức lập công cho Phật Giáo 

đƣợc.  Phải  đem  sự  hoằng  dƣơng  Phật  Giáo  làm  nhiệm  vụ  cá 

nhân,  hộ  trì  Phật  Giáo  là  trách  nhiệm  của  mỗi  ngƣời.  Ðƣợc  vậy 

thì Phật Giáo nhất định sẽ phát triển rực rỡ trong tƣơng lai. 



74 

20. TU ÐẠO CẦN CÓ TÂM KIÊN TRÌ KHÔNG ÐỔI 

(Vạn Phật Thành ngày 6 tháng 6 năm 1982) 

Thân  cây,  mỗi  ngày  mỗi  cao  lớn  nhƣng  ta  không  thấy  sự  sinh 

trƣởng  của  cây.  Tuy  ta  chẳng  để  ý,  nhƣng  cây  cứ  cao  lớn  dần, 

chờ đến mƣời năm hoặc trăm năm sau thì cây đó biến thành vật 

hữƣ dụng. 

Cây thì vậy, ngƣời tu Ðạo thì cũng thế. Ðừng quá gấp gáp, đừng 

nghĩ rằng hôm nay tu hành thì ngày mai khai ngộ. Chẳng phải dễ 

dàng  nhƣ  vậy  đâu!  Mà  cần  phải  ngày  ngày  tu  luyện,  ngày  ngày 

trau giồi, chẳng cần biết là có tiến bộ hay không. Không thối lui có 

nghĩa là tiến bộ rồi. Chỉ cần làm cho vọng tƣởng mỗi ngày giảm 

bớt, thì đã là tiến bộ rồi; dục niệm mỗi ngày mỗi ít thì đó là tiến bộ 

rồi; tham sân si mỗi ngày thối lui tức là tiến bộ rồi; đừng có muốn 

mau muốn chóng. Cho nên nói: 

 "Kỳ tấn duệ giả, kỳ thối tốc"  

Nghĩa là: 

 "Tiến càng nhanh, thì lùi cũng rất mau."  

Tới  thật  mau  tức  là  lùi  cũng  mau,  cho  nên  cần  phải  có  cái  tâm 

hằng thƣờng mà tu hành, ngày ngày phải sám hối để sửa đổi lỗi 

lầm: 

 "Nhất nhật vô quá khả cải, tức nhất nhật vô công khả tạo".  

Nghĩa là: 

 "Một ngày chẳng sửa lỗi lầm, là một ngày chẳng tạo công đức."  

75 

Cho  nên  tu  hành  cần  phải  trừ  bỏ  tập  khí,  lỗi  lầm  xấu  xa,  bỏ  đi 

những  tƣ  tƣởng  lầm  lạc,  khiến  cho  trí  huệ  quang  minh  bản  hữu 

của mình xuất hiện. Trí huệ quang minh này ngƣời nào cũng có 

cả, nhƣng rất tiếc là bị vô minh che khuất. Khi không thể dùng trí 

huệ  quang  minh  này,  bởi  vô  minh  che  phủ,  sẽ  làm  cho  mình  cứ 

muốn trụt xuống, không muốn đi lên; nếu hiển lộ đƣợc trí huệ thì 

tự  nhiên  mình  sẽ  tiến  tới,  đi  lên  mãi.  Ðó  gọi  là  "nghịch  lƣu"  (đi 

ngƣợc giòng nƣớc)! 

Cho  nên  tu  hành  không  phải  chỉ  có  một  ngày  một  đêm,  mà  cần 

phải  hàng  giờ  hàng  phút  hàng  ngày.  Buổi  cũng  sáng  nhƣ  vậy, 

buổi chiều cũng nhƣ vậy, năm này tháng nọ đều tu hành nhƣ vậy, 

hằng  thƣờng  bất  biến.  Thời  gian  lâu  rồi  thì  mình  mới  trƣởng 

dƣỡng  đƣợc  trí  huệ  Bát  Nhã.  Ðừng  nên  "một  ngày  nóng  mƣời 

ngày lạnh," một ngày tu mƣời ngày nghỉ, nếu nhƣ vậy thì chẳng 

thể  thành  tựu  đặng.  Phải  nhƣ  thân  cây,  mỗi  ngày  lớn  lên  một 

chút, ngày ngày đem lòng thành mà tu hành. 

Trong  thời  gian  tu  hành,  nếu  gặp  những  cảnh  giới  gì,  dù  ma 

chƣớng  hay  nghịch  duyên  hoặc  thuận  duyên...,  cũng  phải  thái 

nhiên,  bình  thản.  Thuận  cảnh  hay  nghịch  cảnh,  mình  đều  phải 

tinh  tấn,  coi  mọi  sự  vật  đều  nhƣ  đang  nói  diệu  Pháp  cho  mình. 

Nếu hiểu đƣợc mọi vật đều thuyết Pháp cho mình, mỗi diễn biến 

đều là bài Pháp, thì sẽ biết đƣợc sự kỳ diệu mà ngôn ngữ không 

thể  diễn  tả  đƣợc.  Nếu  hiểu  đƣợc  vậy  thì  sẽ  biết  đƣợc  "bản  lai 

diện  mục"  của  chính  mình,  biết  đƣợc  con  đƣờng  về  nhà  rồi  đó. 

Cho nên mƣợn pháp thế gian mà vƣợt khỏi pháp thế gian, không 

bị vạn pháp làm mê lầm, không bị mọi hình tƣớng làm mê hoặc. 

Lúc  tất  cả  cảnh  giới  tới,  nếu  mình  bình  tĩnh  sáng  suốt,  không  bị 

chƣớng ngại, thì lâu ngày trí huệ của mình sẽ hiện ra. 

76 

Nguyên nhân mà trí huệ không hiển lộ là do mình không chịu dấn 

bƣớc  tới  trƣớc  mà  tu;  chỉ  muốn  thụt  lùi!  Gặp  duyên  lành  thì  lại 

nghi ngờ không quyết định, gặp phải duyên ác thì liền chạy theo. 

Cho nên mãi mãi lƣu lạc trong Lục đạo luân hồi, mà không cách 

gì siêu thoát đặng. Càng bị hãm vào thì càng dấn sâu, càng dấn 

sâu thì chân càng lún, kéo không ra nổi. Cho nên nếu thấy thông 

suốt thì lại không buông bỏ đƣợc, cuối cùng không thể tự tại giải 

thoát đƣợc. Do đó sinh rồi lại chết, chết rồi lại sinh. Hồ đồ sinh ra, 

hồ đồ chết đi, trong khoảng thời gian đó mình không biết làm gì, 

chỉ toàn là chuyện điên điên đảo đảo, tìm không ra cái lý do chính 

đáng. 

Các  vị!  Cuộc  sống  con  ngƣời  nếu  vậy  là  cuộc  sống  hồ  đồ;  chỉ 

toàn là vì danh, vì lợi, vì sự thành công của chính mình. Kỳ thật, 

việc ngƣời thế gian cho là thành công thì Thánh, Hiền cho là thất 

bại.  Cho  nên  hễ  có  nợ  nần  thì  phải  ráng  thanh  toán  cho  phân 

minh.  Mình  phải  làm  một  ngƣời  hoàn  toàn  sáng  suốt.  Khi  sáng 

suốt thì phải vĩnh viễn sáng suốt, do đó mới phá đƣợc cửa sinh 

tử, ra khỏi vòng luân hồi. Nhƣ vậy mới là cung cách của bậc đại 

trƣợng phu. 



21. CHIM ÐẠI BÀNG KIM SÍ ÐIỂU 

(Vạn Phật Thành ngày 6 tháng 6 năm 1982) 

 "Kim sí điểu mệnh chung,  

 Cốt nhục tận tiêu tán,  

 Duy hữu tâm bất hóa,  

77 

 Viên minh quang sán lạn.  

 Long Vương thủ vi châu,  

 Năng phá thiên niên ám.  

 Chuyển Luân đắc Như ụ,  

 Năng cứu nhất thiết nạn.  

 Như hợp tại nhân trung,  

 Nhật dụng nhi bất kiến!"  

Dịch là: 

 "Chim Ðại Bàng chết rồi,  

 Xương thịt tiêu hóa sạch,  

 Song tim chẳng tiêu tán,  

 Ánh sáng tròn sáng lạng.  

 Vua Rồng lấy làm ngọc,  

 Phá đặng ngàn năm tối.  

 Chuyển Luân được Như ụ,  

 Cứu thoát trăm thứ nạn.  

 Như ở trong loài người,  

 Ngày dùng mà chẳng thấy!"  

Ðó  là  bài  thơ  do  Ngài  Hám  Sơn  Ðại  Sƣ  viết;  bài  kệ  này  là  một 

trong  sáu  bài,  vịnh  tâm  con  ngƣời.  Chúng  ta  đều  biết  rằng  chim 

Ðại  bàng  Kim  sí  điểu  khi  trƣơng  đôi  cánh  ra  thì  có  thể  bao  phủ 

78 

360 do tuần (một tiểu do tuần là 40 dặm, một trung do tuần là 60 

dặm, một đại do tuần là 80 dặm). Chim Ðại bàng khi vỗ cánh thì 

có thể làm cho nƣớc biển hoàn toàn khô sạch. Nó có thể vỗ cánh 

làm nƣớc biển dời tới chỗ khác, cho nên mới thấy sức mạnh vô 

cùng của nó. Song chim Ðại bàng thì cũng có ngày sẽ chết. Khi 

nó  chết  thì  xƣơng  đều  hủy  họai  nhƣng  chỉ  có  trái  tim  thì  không 

hủy diệt. 

Chim  Ðại  bàng  này  ăn  uống  nhƣ  thế  nào?  Nó  chuyên  môn  ăn 

rồng. Rồng là vật có thần thông, có thể biến lớn, có thể biến nhỏ, 

có  thể  tàng  hình,  có  thể  hiện  thân.  Song  khi  rồng  mà  thấy  Ðại 

bàng  thì  dù  có  thần  thông  cách  nào  nó  cũng  chịu  thua,  chỉ  có 

cách  chờ  Ðại  bàng  tới  ăn  thịt  mà  thôi.  Bởi  vậy  khi  Ðại  bàng  ăn 

nhiều thịt rồng quá thì vua rồng chỉ còn cách cầu cứu với Phật. Y 

than phiền với Phật rằng: "Nếu Ðại bàng cứ tiếp tục ăn rồng nhƣ 

vậy thì loài rồng chúng tôi chẳng bao lâu sẽ hoàn toàn tuyệt diệt; 

xin  Phật  nghĩ  phƣơng  pháp  giúp  cho,  để  Ðại  bàng  đừng  ăn  hết 

giống rồng." 

Phật  liền  nói  Pháp  cho  Ðại  bàng,  dạy  nó  rằng:  "Từ  đây  về  sau 

ngƣơi không đƣợc ăn thịt rồng nữa." Ðại bàng trả lời: "Nếu không 

ăn thịt rồng thì làm sao tôi sống?" Phật mới dạy: "Ta sẽ dạy các 

đệ tử của ta mỗi ngày đến giờ thọ trai thì cúng dƣờng cho ngƣơi 

ăn!" 

Bởi vậy, ngƣời xuất gia trƣớc khi ăn thì cúng dƣờng cho chim Ðại 

bàng này, gọi là Thí thực (tức là bố thí đồ ăn cho chim Ðại bàng). 

Ðây là bài kệ đƣợc tụng lúc đó: 

 "Ðại bàng Kim sí điểu,  

 Khoáng dã quỷ thần chúng,  

79 

 La sát quỷ tử mẫu,  

 Cam lồ tất sung mãn."  

Dịch nghiã: 

 "Ðại bàng Kim sí điểu,  

 Quỷ thần nơi khoáng dã,  

 Mẹ con quỷ La sát,  

 Ðầy đủ nước Cam lồ.  

Khi cúng cho con Kim sí điểu này ăn thì cũng cúng cho mấy thứ 

quỷ thần ở nơi khoáng dã và mẹ con loài quỷ La sát. "Khoáng dã" 

tức  là  chỗ  hoang  vu,  không  ngƣời  ở;  những  chỗ  cây  lớn,  rừng 

rậm  là  nơi  quỷ  thần  ở.  Có  mẹ  con  loài  quỷ  xuất  hiện,  trên  đời 

không ăn đƣợc gì cả, chỉ chuyên ăn thịt con nít  sơ sinh. Chúng 

cho rằng thịt con nít rất mềm, rất thơm tho, đầy chất bổ, so sánh 

với vitamins thì còn công hiệu hơn nhiều! 

Bà mẹ quỷ có một ngàn đứa con mà đứa nào cũng thích thịt trẻ 

thơ. Nếu con nít mà bị chúng ăn thì nhân loại mau tuyệt chủng, 

bởi  vậy  nên  Phật  không  thể  khoanh  tay  đứng  nhìn.  Ngài  bèn 

dùng thần thông bắt đứa con nhỏ nhất của bà mẹ quỷ đem giấu 

trong  bình  bát  của  Ngài.  Khi  bà  mẹ  đi  ăn  thịt  con  nít  về  thì  phát 

hiện đứa con út  của mình đã biệt tích rồi. Vì bà ta cũng có thần 

thông  nên  biết  đƣợc  rằng  Phật  đã  bắt  nó,  bà  tới  vấn  tội  Phật 

rằng: "Tại sao chẳng duyên cớ gì Ngài bắt cóc con tôi?" 

Phật dạy rằng: "Bà cũng biết là bà cần con bà sao? Nếu bà kiếm 

con kẻ khác mà  ăn thì kẻ khác kiếm con ai mà ăn?" Bà mẹ quỷ 

80 

nói rằng:" Tôi ăn thịt là để duy trì tánh mạng tôi, hiện Ngài bắt cóc 

con tôi, mà Ngài thì không ăn nó, vậy Ngài bắt nó làm gì?" 

Phật nói: "Bà biết rằng bà cần con của bà thì thế giới loài ngƣời ai 

ai  cũng  cần con  của  họ  cả.  Nếu  bà  ăn  thịt con  của  ngƣời  ta  thì 

những  ngƣời  đó  trong  lòng  vô  cùng  đau  xót.  Từ  đây  về  sau  bà 

không đƣợc ăn thịt con nít nữa!" 

Bà  mẹ  quỷ  nói:  "Nếu  tôi  không  ăn  thịt  chúng  thì  tôi  chẳng  có  gì 

ăn, vậy là Ngài muồn làm cho tôi chết đói sao?" 

Phật  dạy  rằng:  "Không  sao!  Bà  không  thể  chết  đói  đƣợc.  Ta  sẽ 

dạy các đệ tử của Ta mỗi lần thọ trai thì dành ra một phần đồ ăn 

để  cúng  cho  bà;  từ  đây  về  sau  bà  không  đƣợc  ăn  thịt  con  nít 

nữa!" 

Từ đó về sau bà mẹ quỷ La sát này mới đổi ác làm lành, không 

ăn thịt trẻ nhỏ nữa. 

"Cam lồ tất sung mãn" có nghĩa là đối với chim Ðại bàng, hay loài 

quỷ thần nơi khoáng dã, hay bà mẹ quỷ, ta đều dùng pháp Cam 

lồ  cúng  dƣờng,  khiến  chúng  đƣợc  no  đủ,  sung  sƣớng.  Cho  nên 

ngƣời xuất gia mỗi lần ăn trƣa thì niệm chú cúng dƣờng Thí thực, 

là do nhân duyên nhƣ vậy. 

Chim Ðại bàng lúc sống rất có thế lực nhƣng chết rồi thì  xƣơng 

thịt đều tiêu sạch, lại trở về với Tứ đại (đất, nƣớc, gió, lửa). Song, 

trái  tim  thì  không  mất;  dù  cho  lửa  đốt,  nƣớc  dìm  cũng  không  bị 

hủy hoại, mà vẫn y nguyên nhƣ xƣa. Trái tim này tròn trịa, có thể 

phóng  ra  hào  quang  sáng  chói.  Nếu  vua  rồng  lấy  đƣợc  trái  tim 

này  thì  nó  trở  thành  viên  ngọc  rồng  (Long  châu).  Khi  đặt  viên 

ngọc  này  tại  Long  cung,  thì  Long  cung  sẽ  phát  hào  quang  sáng 

81 

chói. Nếu vị Chuyển Luân Vƣơng đƣợc trái tim này thì có thể biến 

nó thành viên ngọc Nhƣ ụ (Nhƣ ụ bảo châu) để cứu độ tất cả tai 

ƣơng,  hoạn  nạn,  với  sức  thần  thông  diệu  dụng  không  thể  nghĩ 

bàn.  Song,  viên  ngọc  quý  này  phải  chăng  loài  ngƣời  chúng  ta 

chẳng có dự phần vào? Không phải đâu! Mỗi ngƣời chúng ta đều 

có  một  viên  ngọc  vô  giá!  Viên  ngọc  Nhƣ  ụ  này  có  trong  tự  tánh 

của  mỗi  ngƣời,  song  bị  vô  minh  che  lấp,  khiến  cho  mai  một  đi, 

chẳng thể phóng quang đƣợc. Dù dùng đủ cách cũng không tìm 

ra  đƣợc  nó,  cho  nên  viên  ngọc  đó  chẳng  thể  dùng  đặng.  Ðó  là 

chuyện hết sức đau lòng! 

Con ngƣời ở đời cứ bỏ gốc mà chạy theo ngọn, quay lƣng lại với 

sự  giác  ngộ,  hòa  mình  với  bụi  trần,  không  chịu  phản  bổn  hoàn 

nguyên, không muốn xả trần lụy để quay về bờ giác. Cho nên mỗi 

một vị sáng lập tôn giáo đều hết  sức tận lòng, tận tâm giáo  hóa 

loài ngƣời, là chỉ vì muốn dạy mình mƣợn cái giả mà tu cái chân, 

lìa mê mà giác ngộ, quay về với nguồn gốc, nhận thức đƣợc "bản 

địa phong quang" của chính mình, cái gia tài quý giá vốn đầy đủ 

thứ ngọc Nhƣ ụ ấy của mình. 

Song,  chúng  ta  ai  ai  cũng  muốn  truy  cầu  những  điều  bên  ngoài 

mà  không  biết  quay  ngƣợc  lại  nhìn  về  bên  trong  để  tìm  đáp  án 

nơi chính mình. Bởi vậy cho nên đời này đến đời khác luôn luôn 

lƣu lạc trong biển khổ. Có kẻ muốn tu hành nhƣng lại không thể 

buông bỏ đƣợc ý hƣởng thụ, muốn sung sƣớng; cho nên từ đầu 

đến cuối không muốn trở về với thanh tịnh, xả bỏ trần lụy. Ðó là 

điều thật đáng thƣơng thay! 

82 

22. THỌ, YỂU, PHÚ, CÙNG ÐỀU KHÔNG RA KHỎI LUÂN 

HỒI 

(Vạn Phật Thành ngày 6 tháng 6 năm 1982) 

Thử  nhìn  xem  những  ví  dụ  lịch  sử  về  kẻ  giàu  nhất,  ngƣời  sang 

nhất, kẻ nghèo nhất, và ngƣời bần tiện nhất: 

 "Thạch Sùng phú hậu, Phạm Dũng cùng,  

 Vận vãn Cam La, Thái Công tảo,  

 Bàng Tổ thọ cao, Nhan mệnh đoản,  

 Lục nhân đô tại Ngũ Hành trung."  

Dịch là: 

 "Thạch Sùng giàu sụ, Phạm Dũng nghèo xơ,  

 Cam La thời trễ, Thái Công vận sớm,  

 Bàng Tổ sống dai, Nhan Uyên chết yểu,  

 Sáu người nằm gọn, phạm vi Ngũ Hành."  

Xƣa nay, ngƣời có tiếng giàu nhất là Thạch Sùng, ngƣời đời nhà 

Tấn; ngƣời ta gọi ông là "phú khả địch quốc", giàu bằng cả nƣớc 

vậy. Có lần Thạch Sùng và ngƣời bạn ăn tiệc, ngƣời bạn mới lấy 

trong kho ra một cây san hô cao hai thƣớc tám tấc để cho Thạch 

Sùng  ngắm.  Thạch  Sùng  nhìn  rồi  nói:  "Cái  này  có  đáng  gì  đâu!" 

Liền  lấy  chân  đạp  nát  cây  san  hô.  Ngƣời  bạn  vô  cùng  buồn  rầu 

nói rằng: "Tôi không biết tìm đâu ra vật quý nhƣ cây san hô này, 

nay  lại  bị  anh  đạp  nát  nhƣ  vậy  thật  đáng  tiếc  quá!"  Thạch  Sùng 

nói:  "Bạn  tiếc  làm  gì!  Cái  đó  có  chi  đáng  giá!  Trong  nhà  tôi,  đầy 

nhóc thứ rác rƣởi đó, mời bạn tới nhà tôi mà xem!" Anh bạn này 

83 

liền  tới  nhà  coi  thử,  thì  quả  nhiên  trong  nhà  Thạch  Sùng  có  cả 

hàng trăm cây san hô cao ba thƣớc. Thạch Sùng nói: "Bạn tùy ý 

mà lấy, thích cái nào thì lấy cái đó nhé!" 

Cho nên vật mà ngƣời bạn coi là quý báu thì đối với Thạch Sùng 

chẳng có giá trị gì. Ðó là nói rằng ông ta giàu có vô cùng, không 

cách gì mà biết đƣợc. 

Phạm  Dũng  là  một  ngƣời  ăn  mày,  chẳng  có  đồ  vật  gì  cả.  Hằng 

ngày  phải  đi  ăn  xin,  có  đƣợc  bao  nhiêu  thì  ăn  bấy  nhiêu,  không 

chịu ra ngoài làm việc, ăn rồi thì lại đi xin nữa. Cho nên nói rằng: 

 "Gia vô cách túc chi lương,  

 Thân vô lập chùy chi địa."  

Nghĩa là: 

 "Trong nhà không có lương thực để ăn ngày hôm sau,  

 Bản thân không có một chỗ để dựng cái chùy."  

Ông ta tới đâu thì chỗ đó là nhà. Tuy rất nghèo, phải ra ngoài để 

xin  ăn,  song  về  sau  ông  góp  nhóp  đƣợc  chút  ít  lƣơng  thực.  Có 

lần  Khổng  Phu  Tử  và  mấy  ngƣời  học  trò  bị  tuyệt  lƣơng  ở  nƣớc 

Trần,  vì  không  có  gì  ăn  nên  Khổng  Tử  mới  phái  ngƣời  đến  nhà 

Phạm  Dũng  để  mƣợn  gạo.  Các  vị  xem!  Khổng  Phu  Tử  là  một 

ngƣời  có  rất  nhiều  đệ  tử  mà  bây  giờ  Ngài  phải  đến  một  kẻ  ăn 

mày để xin gạo, nhƣ vậy không phải là điều đáng buồn cƣời sao? 

Lúc đó Tử Lộ theo lời dạy của Khổng Tử tới nhà Phạm Dũng và 

thƣa  rằng:  "Thầy  của  tôi  hiện  tại  chẳng  có  đồ  ăn,  bởi  vì  nƣớc 

Trần tuyệt hết lƣơng thực, cho nên tôi mới tới đây để mƣợn một 

ít gạo." 

84 

Phạm Dũng nói rằng: "Bạn muốn mƣợn gạo cũng đƣợc, song tôi 

có  mấy  vấn  đề  hỏi  bạn,  nếu  bạn  đáp  không  đƣợc  thì  tôi  không 

cho  mƣợn."  Tử  Lộ  trong  lòng  đầy  tự  tin  mới  nói  rằng:  "  Ðƣợc, 

Ngài cứ hỏi đi!" 

Phạm Dũng hỏi: "Bạn hãy nói cho tôi nghe: Trong trời đất cái gì là 

nhiều,  cái  gì  là  ít;  cái  gì  là  vui  vẻ,  cái  gì  là  buồn;  nếu  bạn  đáp 

đúng  thì  tôi  sẽ  cho  bạn  mƣợn  gạo  vô  điều  kiện;  nếu  bạn  đáp 

không đúng thì tôi không cho bạn mƣợn gạo. Ðó là điều tôi phải 

giao ƣớc cho rõ ràng." 

Tử Lộ nói: "Câu  hỏi dễ quá, thật là hết sức đơn giản! Trong trời 

đất  thì  ngôi  sao  là  nhiều  mà  mặt  trăng  là  ít;  vui  vẻ  là  khi  đám 

cƣới, buồn bã là khi ngƣời chết." 

Phạm Dũng nghe xong khoát tay nói: "Chẳng đúng! Chẳng đúng!" 

Tử  Lộ  tự  nhận  thấy  lời  đáp  của  mình  thật  là  tuyệt  hảo,  đúng 

không chỗ sai, và chẳng có câu trả lời nào có thể hay hơn đƣợc. 

Ông cho rằng Phạm Dũng vì không muốn cho mƣợn gạo nên tìm 

cách chối từ; song ông cũng không có cách gì khác, nên đành tức 

giận  bỏ  về.  Khi  gặp  Khổng  Phu  Tử,  ông  nói:  "Thƣa  Thầy!  Tên 

Phạm Dũng này thật khả ố chẳng biết đạo lý gì cả!" Sau đó Tử Lộ 

nhất  nhất  kể  lại  lời  đối  đáp  của  đôi  bên  cho  Khổng  Tử  nghe. 

Khổng Tử nghe xong, nói: "Con đã trả lời sai rồi đó!" Tử Lộ kinh 

ngạc  vô  cùng,  hỏi  lại:  "Phạm  Dũng  nói  con  sai  là  bởi  vì  y  đứng 

trên  lập  trƣờng  của  y.  Thầy  phải  đứng  trên  lập  trƣờng  của  con 

mà nói, tại sao Thầy cũng nói con trả lời sai?" 

Khổng  Tử  đáp:  "Con  hãy  nghe  lời  ta  nói  đây:  Trong  trời  đất,  kẻ 

tiểu nhân thì nhiều mà ngƣời quân tử thì ít; lúc vui vẻ là lúc cho 

85 

kẻ khác mƣợn, lúc buồn bã là lúc mƣợn kẻ khác! Con hãy trở lại 

gặp Phạm Dũng mà nói nhƣ vậy." 

Bấy  giờ  Tử  Lộ  trở  lại  nhà  Phạm  Dũng  và  lập  lại  lời  Ðức  Khổng 

Tử. Phạm Dũng nghe xong thì nhận ngay rằng lời đáp thật chính 

xác vô cùng, cho nên đem gạo lại cho Tử Lộ mƣợn. Ông lấy đầy 

một gánh gạo cho Tử Lộ gánh về. Song đòn gánh này là vật bảo 

bối, gạo bỏ vô rồi thì ăn không bao giờ hết, dùng bao nhiêu nó lại 

đầy bấy nhiêu; cho hay kẻ nghèo cùng cũng có bảo bối! 

Ðời Tần Thủy Hoàng có một vị tên là Cam La, năm 12 tuổi làm Tể 

Tƣớng; song đó là đã trễ ba năm rồi, anh ta đáng lẽ phải làm Tể 

Tƣớng  năm  9  tuổi.  Khƣơng  Tử  Nha  lúc  80  tuổi  thì  gặp  Văn 

Vƣơng; nhƣ vậy là đã sớm ba năm rồi, đáng lẽ ông phải gặp Văn 

Vƣơng  lúc  83  tuổi.  Cam  La  còn  trẻ  đã  làm  Tể  Tƣớng,  mà 

Khƣơng Tử Nha thì lại đến lúc rất già mới gặp Văn Vƣơng! 

Bàng Tổ sống đến hơn 800 tuổi cho nên tuổi thọ rất cao; nhƣng 

Nhan Uyên, đệ  tử của Khổng Tử, chỉ sống đến 30 tuổi rồi chết, 

nên  gọi  là  yểu  mạng.  Nhan  Uyên  tuy  rằng  mạng  ngắn  nhƣng 

trong  các  đồ  đệ  của  Khổng  Phu  Tử,  ông  là  ngƣời  thông  minh 

nhất. Ông cũng là ngƣời hiếu học bậc nhất, chỉ cần nghe qua một 

là  biết  đƣợc  mƣời,  trong  khi  Tử  Cống  thì  chỉ  nghe  một  biết  hai. 

Lúc Nhan Uyên mất, Khổng Tử vô cùng thƣơng tiếc mà nói rằng: 

"Thiên táng dƣ! Thiên táng dƣ!". Ý nói: Trời làm cho Ðạo ta mất đi 

vậy! Trời làm cho Ðạo ta mất đi vậy! 

Sáu  ngƣời  này  có  kẻ  thì  hết  sức  giàu  có,  có  kẻ  vô  cùng  nghèo 

khốn, có kẻ sớm có địa vị cao, có kẻ trễ lên quý phẩm, có kẻ hết 

sức  sống  lâu,  có  kẻ  lại  chết  sớm,  song  sáu  ngƣời  này  không  ra 

khỏi vận mệnh của Ngũ hành (kim, mộc, thủy, hỏa, thổ). Họ đều 

86 

ở trong vòng Ngũ hành quay đi lộn lại, tuần hoàn trong vòng luân 

hồi; cho nên nói: "Ðời ngƣời thật là nhƣ giấc mộng ảo hóa, nhƣ 

giọt sƣơng đầu lá, nhƣ ánh điện chớp. Hãy luôn quán chiếu nhƣ 

vậy,  và  đừng  nên  chấp  trƣớc!"  Lúc  đó,  mình  sẽ  không  có  phiền 

não. Tu hành mà biết thấy suốt rồi buông xả thì càng tốt hơn nữa. 

Nếu  không  thể  nhất  thời  buông  hết  mọi  thứ  thì  phải  từng  bƣớc 

từng bƣớc, từng việc từng việc mà buông xả. Ðừng nên lƣu luyến 

ở mãi trong Lục đạo luân hồi này làm gì! 



23. VẠN MA KHÔNG LÙI BỒ ÐỀ TÂM 

(Vạn Phật Thành ngày 19 tháng 6 năm 1982) 

 "Yếu học hảo, oan nghiệt trảo,  

 Yếu thành Phật, tiên thọ ma."  

Dịch là: 

 "Muốn học tốt, oan nghiệt tìm,  

 Muốn thành Phật, trước gặp ma."  

"Muốn học tốt, oan nghiệt tìm." Mình muốn làm chuyện tốt thì thế 

nào  oan  nghiệt  cũng  đến  tìm.  Càng  làm  tốt  thì  oan  nghiệt  kiếm 

mình càng gắt bởi vì nó muốn thanh toán nợ nần với mình! 

Từ vô lƣợng kiếp đến nay, đời này qua đời khác mình tạo nghiệp 

thiện  ác  lẫn  lộn,  không  có  rõ  ràng;  bởi  vậy  khi  muốn  tu  Ðạo  thì 

chủ nợ họ đều tới tìm mình để đòi nợ. Ví dụ có kẻ mƣợn ngƣời 

khác tiền mà chƣa trả sòng phẳng. Lúc y chƣa phát tài thì chủ nợ 

biết y chẳng có tiền nên chẳng đến đòi; nhƣng khi y mà phát tài 

87 

thì chủ nợ liền đập cửa đòi nợ. Vì sao? Vì chủ nợ biết y có tiền! 

Nếu y không tới đòi thì chẳng biết lúc nào đòi đặng, cho nên phải 

đòi. 

Bởi vậy, trong quá trình tu Ðạo mình sẽ gặp nghịch cảnh, mà gặp 

nghịch cảnh thì mình phải càng dũng mãnh tinh tấn, không có thối 

thất tâm Bồ Ðề. Những nợ nần mà ngƣời chủ nợ đến đòi thì mình 

phải  trả  cho  hết;  tức  là  đem  công  đức  tu  hành  của  mình  hồi 

hƣớng tới chủ nợ, tới những ngƣời oán, kẻ thân; để khi họ nhận 

đƣợc công đức của mình, họ sẽ ly khổ đắc lạc, liễu sinh thoát tử, 

đến lúc đó món nợ của mình mới hoàn toàn phủi sạch. 

Từ  vô  lƣợng  kiếp  tới  nay,  do  đủ  thứ  nhân  duyên  nên  mình  mắc 

nợ không phải ít. Ngay đời này, thử suy nghĩ một cách chín chắn 

coi mình đã giết bao nhiêu sinh mạng rồi? Có bao nhiêu chuyện 

không công  bình mình  đã tạo ra? Ðối với chúng sinh, nếu mình 

chƣa có giết qua một sinh vật nào, thí dụ nhƣ sƣ tử, voi, heo, gà, 

trâu, bò v.v... nhƣng rất có thể là mình đã sát hại những sinh vật 

nhỏ  hơn  nhƣ  ruồi,  muỗi,  dế,  thằn  lằn...  Dù  nói  rằng  mình  chƣa 

từng  giết  những  sinh  vật  nhỏ  nhƣ  vậy,  nhƣng  chắc  chắn  mình 

vẫn có ý niệm sát sinh tồn tại trong lòng. 

Lúc nhỏ, vì mình không để ý, bất giác giết hại rất nhiều côn trùng 

nhỏ,  cái  đó  gọi  là  Vô  tri  tội,  tội  sát  mà  không  có  cố  ý.  Nhƣng 

những chúng sinh bị mình đoạt mạng thì giờ đây, khi mình muốn 

tu Ðạo, thì bọn chúng chắc chắn sẽ tới tìm để đòi nợ. Cái thứ nợ 

này  không  phải  chỉ  có  một,  hai  mà  thôi,  mà  là  vô  số,  bởi  vì  đời 

này qua đời khác mình tích lũy nó, nhiều kể không hết! 

Do vậy, đừng nói rằng ông Trời bất công: "Tôi bây giờ tu hành rồi, 

tôi  không  muốn  nhận  tất  cả  những  oan  gia  nghiệp  báo,  nợ  nần 

88 

hồi  xƣa."  Nghĩ  nhƣ  thế  thì  vĩnh  viễn  mình  không  thể  thành  Ðạo 

đƣợc, bởi vì lòng ta không công bình. Tâm mà công bình thì mình 

phải nhận nợ. Cho nên nói rằng: "Muốn học tốt, oan nghiệt tìm"; 

khi mình trở nên giàu đột ngột, thì bạn bè nghèo cùng đều tới đập 

cửa để đòi nợ. 

"Muốn thành Phật, trƣớc gặp ma." Phật mà thành Ðạo là do ma 

giúp đỡ, nếu nhƣ không có ma thì không có Phật. Ma đến khảo 

nghiệm  làm  cho  mình  tiến  bộ;  nên  nói  rằng:  Dục  cùng  thiên  lý 

mục, Cánh thƣợng nhất tằng lâu. (Muốn thấy tận cùng ngàn dặm, 

Phải bƣớc lên thêm một tầng lầu.) 

Ma coi thử "hỏa hầu" của mình có đủ chƣa. Nếu đủ thì ngàn con 

ma  tới  mình  cũng  không  thay  đổi,  vạn  con  ma  tới  mình  cũng 

không  thối  lui,  không  thối  thất  tâm  Bồ  Ðề.  Càng  khốn  khổ  gian 

nan  bao  nhiêu,  thì  càng  tinh  tấn  bấy  nhiêu.  ễ  nơi  nghịch  cảnh 

chằng  chịt,  rối  ren  bao  nhiêu,  thì  tâm  càng  phải  an  nhiên,  bình 

thản bấy nhiên. Ðừng nghĩ là bất công, cũng đừng oán trời, trách 

ngƣời. 

Nghịch cảnh lại thì thuận theo nó mà tiếp nhận, để tu hạnh nhẫn 

nhục  Ba  La  Mật.  Ðó  là  công  phu  mà  mình  phải  tập,  khi  ma 

chƣớng  lại  thì  mình  không  có  đối  đầu  với  chúng,  mình  chỉ  nhịn 

thêm một chút khổ cũng chẳng hề chi; mình phải phát nguyện độ 

bọn ma đó, làm cho chúng quy y Tam Bảo, phát tâm Bồ Ðề. Ðối 

với ngƣời nào cũng vậy, đừng sinh ra lòng oán cừu, đƣợc vậy thì 

mình có thể biến gƣơm giáo thành ngọc cẩm, biến cừu hận thành 

an tƣờng. Do đó, phải luôn tìm điểm tốt nơi bề xấu của sự tình. 

Cho nên nói: 

89 

"Hành hữu bất đắc, Tắc phản cầu chƣ kỷ. " (Làm mà không xong 

thì phải quay ngƣợc về mình mà tìm.) 

Ðừng  bao  giờ  làm  luật  sƣ  tự  biện  hộ  cho  chính  mình,  bất  cứ 

chuyện gì cũng phải nghĩ rằng: 

 "Chân nhận tự kỷ thác,  

 Mạc luận tha nhân phi.  

 Tha phi tức ngã phi,  

 Ðồng thể danh Ðại bi"  

Dịch là: 

 "Nhận thật rằng mình sai,  

 Ðừng để ý lỗi người.  

 Lỗi người tức lỗi ta,  

 Cùng thể tức Ðại bi."  

Vì đồng một thể nên bao quát ma quỷ. Ma là một bộ phận của tự 

tánh. Nếu tự tánh có ma thì mình mới làm bọn ma bên ngoài xâm 

nhập  đƣợc.  Tự  tánh  không  có  ma  thì  ma  bên  ngoài  không  có 

cách gì tiến vô đặng. Thế nào là tự tánh ma? Tức là tham, sân, si! 

Nhƣợc vô miêu thực oản, Tắc bất chiêu thƣơng  dăng. (Nếu bát 

đồ ăn của mèo không để ra, thì không có ruồi bu tới.) 

Khi biết mình còn "vẩn đục" thì ma tìm cách "thừa nƣớc đục thả 

câu," muốn làm chuyện rối loạn, muốn hiển lộ cái "ma thông" của 

nó.  Cho  nên  mỗi  cử  chỉ,  hành  động,  mỗi  lời  nói,  ý  nghĩ  phải  hết 

sức  chân  thật:  "Ngôn  tất  trung  tín,  Hành  tất  đốc  kính".  (Lời  nói 

phải trung thật, thành tín, Hành động phải hoàn toàn cung kính.) 

90 

Không  đƣợc  nói  dối  trá.  Không  dám  nhận  lỗi,  lúc  nào  cũng  che 

đậy lỗi lầm của chính mình: đó không phải là hành vi của ngƣời tu 

Ðạo.  Cho  nên  mình  phải  hết  sức  chân  thành  mà  bộc  bạch,  hết 

sức khẳng khái nói ra lỗi lầm của mình. Luôn luôn cƣ xử theo đạo 

đức lƣơng tâm. Nếu những điều gì không hợp với đạo đức lƣơng 

tâm thì đừng bao giờ làm cả. 

Ngƣời tu Ðạo cần có đủ trí huệ chân chánh. Kẻ có trí huệ chân 

chánh  thì  không  bao  giờ  khen  ngợi  chính  mình  và  hủy  báng 

ngƣời khác, cũng không bao giờ nói rằng: "Bạn coi tôi đây, tôi là 

số một, thanh cao nhất, còn những ngƣời kia toàn là thứ tệ hại, 

bần tiện." Phàm những kẻ tự khen thì không còn đƣờng tiến nữa; 

tuy  sống  nhƣng  thực  ra  nhƣ  là  kẻ  đã  chết  rồi;  bởi  vì  họ  đã  đi 

ngƣợc lại với đạo đức lƣơng tâm, khinh thƣờng kẻ khác, chỉ biết 

có chính họ. Ðó là những ngƣời mà chƣ Phật, Bồ Tát không bao 

giờ hoan nghinh! 

Nếu muốn đƣợc Phật, Bồ Tát hoan hỷ bảo vệ thì điều mình nói và 

việc mình làm phải nhất trí: Ngôn cố hành, Hành cố ngôn. (Lời nói 

theo việc làm, Việc làm theo lời nói.) Ngôn và hành không đƣợc 

mâu  thuẫn  nhau.  Ðừng  nên  lúc  nào  cũng  tự  khoe  là  tôi  tốt  thế 

này, tôi tốt thế kia, song đến khi làm thì lại toàn là những chuyện 

bại hoại! 

Ngƣời  tu  Ðạo  không  nên  có  tâm  ích  kỷ,  tâm  tự  lợi,  trái  lại  phải 

làm  lợi  ích  kẻ  khác.  Ðừng  làm  hại  ngƣời  để  lợi  mình,  hoặc  coi 

thƣờng  ngƣời  khác.  Cho  nên  các  vị  phải  biết  hồi  quang  phản 

chiếu, xét lại chuyện quá khứ đã làm, chuyện hiện tại đang làm, 

rồi  quán  chiếu  chuyện  tƣơng  lai.  Lúc  nào  cũng  vậy,  bất  cứ  giờ 

nào phút nào cũng không quên lƣơng tâm, đạo đức, thì qua một 

thời  gian  lâu,  thiện  căn  sẽ  tự  nhiên  tăng  trƣởng,  tâm  Bồ  Ðề  sẽ 

91 

lớn vững. Bấy giờ mình mới có thể thực hành Ðạo Bồ Tát, làm lợi 

ích cho chúng sinh đƣợc; cho nên cái quan hệ đó là liên đới. 

Ta  đừng  vì  sợ  ma  mà  thối  thất  tâm  Bồ  Ðề.  Ma  chƣớng  là  thử 

thách, khảo nghiệm. Cũng nhƣ học sinh lúc mới bắt đầu đi học thì 

cảm thấy bài học rất khó, nhƣng thời gian qua, khi đã nhập môn 

biết  chút  đỉnh  rồi  thì  không  còn  thấy  khó  nữa.  Từ  lúc  học  Tiểu 

học, lên Trung học rồi đến Ðại học, ai cũng có tâm trạng nhƣ vậy, 

cho nên nói rằng: Bất kinh nhất phiên hàn triệt cốt, Trẫm đắc mai 

hoa phác tỮ hƣơng? (Không qua một phen lạnh thấu xƣơng, Sao 

đặng hoa mai nở ngát hƣơng?) 

Và: Thập niên hàn song vô nhân vấn, Nhất cử thành danh thiên 

hạ tri! (Mƣời năm cửa lạnh không ai hỏi, Một sớm danh thành mọi 

ngƣời hay!) 

Giống  nhƣ  chàng  tú  tài  bỏ  mƣời  năm  học  đơn  côi,  lạnh  lẽo, 

chẳng ai thèm để ý, chừng khi anh ta đỗ đạt nổi danh thì lúc đó ai 

cũng biết. Lúc mình tu hành, đừng vọng tƣởng muốn "xuất phong 

đầu," muốn ngƣời ta để ý tới mình! 

Sau  khi  xuất  gia  rồi,  nếu  còn  cầu  danh,  cầu  lợi  thì  đó  là  chuyện 

thật  chẳng  ra  gì.  Chúng  ta  khi  đã  xuất  gia  thì  phải  nhận  chân  tu 

hành  một  cách  thiết  thực,  phải  tài  bồi  cái  gốc  phƣớc  huệ  của 

mình.  Tu phƣớc  thì  phải  làm  lợi ích  ngƣời  khác, tu  huệ  thì  phải 

nghiên  cứu  kinh  điển.  Thƣờng  làm  chuyện  lợi  ích  thì  mới  sinh 

đƣợc phƣớc đức. 

Có ngƣời hỏi: "Làm thế nào để lợi ích ngƣời khác? Phải chăng là 

dùng  tiền  làm  chuyện  công  đức?"  Chẳng  phải  vậy!  Chỉ  cần  tâm 

mình đừng có lòng giết hại, đừng có lòng trộm cắp, đừng có lòng 

tà dâm, đừng có lòng dối trá, cũng đừng rƣợu chè, thì đó là mình 

92 

bồi đắp cho ruộng phƣớc của mình rồi. Cho nên nói: Từ bi khẩu, 

Phƣơng tiện thiệt, Hữu tiền vô tiền, Ðô tác đức. (Với miệng từ bi, 

Với  lƣỡi  phƣơng  tiện,  Dù  có  tiền  hay  không  có  tiền,  Cũng  làm 

đƣợc  chuyện  có  đức.)  Nếu  miệng  mình  không  chƣởi  rủa  ngƣời 

khác, chẳng nói lời thô kệch, độc ác, làm tổn thƣơng ngƣời khác 

thì đó là công đức. Bất cứ ở mọi nơi phải biết tiếc phƣớc đức của 

mình,  đừng  làm  việc  tổn  phƣớc.  Ở  chỗ  nào  mình  cũng  phải  tu 

phƣớc, tu huệ. Tu phƣớc, tu huệ không phải một ngày một đêm 

mà  thành  đặng;  phải  cần  một  thời  gian,  mà  mỗi  giờ  mỗi  phút 

mình phải làm liên tục không 

ngừng. Không thể là: Nhất nhật  bộc chi,  thập nhật hàn chi. (Một 

ngày  phơi  nắng,  mƣời  ngày  để  lạnh.  Hay:  Một  ngày  làm,  mƣời 

ngày nghỉ.) 

Nếu  mình  nhƣ  vậy  thì  vĩnh  viễn  không  tiến  bộ  đƣợc.  Cho  nên 

phải  nhận  định  tông  chỉ,  dũng  mãnh  tinh  tấn,  đừng  thụt  lùi,  thối 

chuyển. Ðó là điều căn bản mà ngƣời tu Ðạo phải có đủ! 



24. TẤT CẢ CHÚNG SANH ÐỀU CÓ PHẬT TÁNH 

(Vạn Phật Thành ngày 20 tháng 6 năm 1982) 

 "Nhất thiết chúng sanh,  

 Giai hữu Phật tánh,  

 Giai kham tác Phật."  

Ðó  là  câu  nói  từ  kim  khẩu  của  Phật.  Chỉ  vì  vọng  tƣởng,  chấp 

trƣớc nên chúng sinh không chứng đƣợc trí huệ, đức tƣớng của 

Nhƣ Lai. Từ nơi câu nói này có thể suy ra mọi chúng sinh đều có 

93 

tánh  Phật;  đã  vậy  thì  mình  không  nên  sát  sinh,  không  nên  trộm 

cắp,  không  nên  tà  dâm,  không  nên  vọng  ngữ,  không  nên  uống 

rƣợu; mà phải trì Ngũ Giới. 

Khi  sát  sinh  là  giết  mƣời  phƣơng  chƣ  Phật,  vì  chúng  sinh  là  do 

Phật thị hiện mà ra. Do một niệm không giác ngộ nên sinh ra ba 

thứ vô minh rất  vi tế (nghiệp tƣớng, hiện tƣớng,  chuyển tƣớng), 

vì vậy mình mới trầm luân trong  biển khổ, mất đi cái Chân Ðạo. 

Ðạo lý này rất là nông cạn, nhƣng các vị tu Ðạo hãy quán tƣởng 

xem: Quán tƣởng rằng tất cả chúng sinh đều là cha mẹ của mình 

trong  quá  khứ,  đều  là  những  vị  Phật  trong  tƣơng  lai,  cho  nên 

mình  phải  tôn  kính  họ,  mình  phải  đối  với  chúng  sinh  nhƣ  là  đối 

với ba đời chƣ Phật vậy! Suy nghĩ nhƣ vậy thì tự nhiên hết khinh 

thƣờng, bất kính hay nhiễu loạn chúng sinh. 

Chúng sinh không phải chỉ có loại hữu hình, thậm chí loại vô hình 

nhƣ quỷ, thần, tiên, ma đều là chúng sinh cả. Cho nên mình phải 

bình đẳng cung kính, tôn trọng họ, không nên coi thƣờng họ. 

Ngƣời  học  Phật  cần  phải  tin  vào  lý  nhân  quả  một  cách  sâu  xa; 

đừng trồng nhân xấu, nếu không thì tƣơng lai mình sẽ nhận quả 

xấu. Nếu trồng nhân tốt thì tƣơng lai nhất định gặt quả tốt. Nhân 

quả  là  chuyện  không  thể  sai  lệch,  dù  cho  việc  nhỏ  nhƣ  một  sợi 

tóc! Nếu mình giết cha ngƣời khác thì sẽ có ngƣời giết cha mình; 

nếu mình giết anh ngƣời khác thì sẽ có ngƣời giết anh mình. Thế 

nên đừng vì lợi mình mà dùng thủ đoạn hại ngƣời; hại ngƣời thì 

chung cuộc là tự hại mình. Vả lại: "Thƣợng thiên hữu hiếu sanh 

chi đức." Trời cao có đức hiếu sinh, không muốn làm hại chúng 

sinh;  cho  nên  mình  đừng  bao  giờ  làm  những  chuyện  trái  với  lý 

nhân  quả.  Các  vị  phải  biết  rằng:  "Nhất  thất  túc  thành  thiên  cổ 

hận.Nhất  thất  nhân  thân,  vạn  kiếp  nan  phục."  Nghiã  là:Một  lần 

94 

sẩy chân, ngàn đời ôm hận. Mất đi thân ngƣời, vạn kiếp khó phục 

hoàn. Không tin gì cả cũng đƣợc, song 

chẳng  thể  không  tin  luật  nhân  quả!  Chối  bỏ  cho  rằng  không  có 

luật  nhân  quả  là  việc  làm  hết  sức  nguy  hiểm.  Chƣ  vị  Bồ  Tát  chỉ 

sợ lúc gieo nhân có sai lầm, song chẳng sợ khi quả đã chín mùi. 

Nếu chƣ Bồ Tát có lỡ làm sai mà chẳng biết, thì lúc thọ quả báo, 

các ngài không bao giờ có tâm oán hận. Các ngài không oán trời 

cũng  không  trách  ngƣời.  Chúng  sinh  thì  sợ  chịu  quả  báo  mà 

chẳng  sợ  lúc  trồng  nhân.  Lúc  chúng  sinh  trồng  cái  nhân  thì  hết 

sức  tùy  tiện,  điên  đảo;  nhƣng  khi  thọ  quả  báo  thì  rủa  trời,  trách 

đất, oán ngƣời! 



25. RẮN LẠI NGHE PHÁP 

Chú  dẫn:  Ngày  Chủ  nhật,  20  tháng  6  năm  1982,  đúng  lúc  cử 

hành  Pháp  diên,  bốn  chúng  đệ  tử  trong  Vạn  Phật  Thành  mới 

cùng nhau niệm "A Di Ðà Phật" trên đƣờng về Ðại điện, thì phát 

hiện một con rắn lục có vằn nằm ngay nơi cửa trƣớc Ðại điện, dài 

khoảng ba bốn bộ, hình dạng rất nhỏ và dài. Ðại chúng thấy rắn 

thì sợ không dám tiến vào, bấy giờ vị Tăng giám thị, Thầy Hằng 

Vô, muốn đem con rắn vứt ra ngoài. Song lúc đó thì Hòa Thƣợng 

cũng đang tiến lại, Ngài mỉm cƣời nói rằng: "Không cần thiết đâu, 

tất  cả  chúng  sinh  đều  có  Phật  Tánh,  con  rắn  tới  là  để  thân  cận 

Tam Bảo, để nghe Pháp, không nên đuổi nó!" Kỳ lạ thay con rắn 

này không giống nhƣ những con rắn bình thƣờng khác, mình nó 

trƣờn  dài  ra  mặt  đất,  tuy  có  trăm  ngƣời  bƣớc  qua  mình,  mà  nó 

không  có  sợ  hãi  gì  cả,  nó  hết  sức  thuần  thục  và  hiền  lành.  Khi 

Hòa Thƣợng lên đài thuyết Pháp thì Ngài dạy rằng: "Kêu con rắn 

95 

đó vào đây mà nghe Pháp đi." Con rắn nghe nhƣ vậy thì lập tức 

tiến vào, nó bò từ từ vào đến ngay giữa Chính điện không hề làm 

kinh sợ những ngƣời hai bên, rồi từ nơi Ðại điện ở phía trái nó bò 

qua bên phải, rồi mới nhiễu quanh tƣợng Phật một vòng, xong từ 

từ  nằm  phục  xuống  ở  Pháp  tòa,  cũng  giống  nhƣ  là  quỳ  trƣớc 

tƣợng  Phật  vậy,  nằm  im  nghe  Pháp.  Hòa  Thƣợng  mới  khai  thị 

cho nó nhƣ vầy: 

 "Nhất thiết chúng sanh 

 Giai hữu Phật tánh,  

 Giai kham tác Phật.  

Ðó là câu nói từ kim khẩu của Ðức Phật Thích Ca Mâu Ni. Chỉ vì 

vọng  tƣởng  chấp  trƣớc  nên  chúng  sinh  không  chứng  đƣợc  trí 

huệ đức tƣớng của Nhƣ Lai. Từ nơi câu nói này ta có thể suy ra 

mọi chúng sinh đều có tánh Phật; đã vậy thì không nên sát sinh, 

không  nên  trộm  cắp,  không  nên  tà  dâm,  không  nên  vọng  ngữ, 

không nên uống rƣợu; mà phải trì Ngũ Giới! Sát sinh là giết mƣời 

phƣơng chƣ Phật, vì chúng sinh là do Phật thị hiện mà ra. Do vì 

một  niệm  không  giác  ngộ  nên  sinh  ra  ba  thứ  vô  minh  rất  vi  tế 

(nghiệp tƣớng, hiện tƣớng, chuyển tƣớng), chúng sinh mới trầm 

luân trong biển khổ, xa lìa rồi vĩnh viễn mất đi nền Ðạo chân thật! 

Các vị tu Ðạo hãy quán tƣởng xem: Hãy quán tƣởng rằng tất cả 

chúng sinh đều là cha mẹ của mình trong quá khứ, đều là những 

vị Phật trong tƣơng lai. Cho nên mình phải có lòng hiếu thuận với 

họ, giúp họ ly khổ đắc lạc, cắt đứt sinh tử, không còn bị ràng buộc 

trong  vòng  luân  hồi  nữa.  Bởi  họ  là  các  vị  Phật  trong  tƣơng  lai, 

nên khi họ chƣa thành Phật, mình phải tôn kính họ. Mình phải đối 

với chúng sinh nhƣ là đối với ba đời chƣ Phật vậy. Suy nghĩ nhƣ 

96 

vậy thì tự nhiên hết khinh thƣờng, bất kính, hay nhiễu loạn chúng 

sinh. Chúng sinh không phải chỉ là thứ hữu hình, thậm chí thứ vô 

hình nhƣ quỷ, thần, tiên, ma đều là chúng sinh cả. Cho nên mình 

phải bình đẳng cung kính, tôn trọng họ, không nên coi thƣờng họ. 

Hôm nay con rắn mà các vị gặp ở Phật điện cũng là một chúng 

sinh. Song do nó thị hiện thân rắn, nên chúng ta thấy sợ, thấy mà 

không nhận thức, thậm chí còn bị lừa nữa. Rắn này tới đây chỉ để 

thân cận Tam Bảo, để nghe Pháp, nghe Kinh, nếu không vậy thì 

sao nó vào đây mà hết sức hiền hòa, nằm phủ phục chẳng động 

đậy gì cả nơi bục cửa? 

Tuy nhiên, lấy mắt nhìn thì nó chỉ là con rắn nhỏ; kỳ thật rắn này 

có  sức  thiên  biến  vạn  hóa;  có  thể  ẩn  hình,  có  thể  thu  nhỏ,  biến 

lớn, lại biết đằng vân giá vũ, bay qua lƣợn lại trong không trung. 

Chúng ta không thể biết đƣợc bản lĩnh của nó. Rắn này tƣơng lai 

tu  hành  thành  công  cũng  sẽ  đắc  Ðạo.  Phật  kinh  có  đề  cập  tới 

Thiên Long Bát Bộ, thì rắn này thuộc một trong tám bộ đó: tức là 

Ma Hầu La Già (Ðại mãng xà). 

Quán sát nhân duyên rắn này, có thể là: ở thời nhà Châu, rắn này 

là một vị Ðại thần, song tâm địa rất xấu xa, hiểm ác. Vì âm mƣu 

soán  đoạt  ngôi  vua,  cho  nên  y  dùng  một  con  dao  găm  có  tẩm 

rƣợu  độc  bỏ  trong  tay  áo  rồi  đi  hành  thích  nhà  vua.  Tuy  nhiên, 

chẳng  những  y  không  soán  đoạt  đƣợc  ngôi  vua  mà  ngƣợc  lại, 

còn làm cho trời giận, dân oán. Vị Ðại thần đó khi lâm chung thì 

sinh tâm hết sức sân hận, độc địa, cho nên chết rồi đọa làm thân 

rắn, rồi có đời chuyển thành con trăn lớn. 

Ởấ trên thế gian có hai thế lực là âm và dƣơng, hay thiện và ác. 

Nếu  theo  đƣờng  thiện  mà  tận  lực  tu  phƣớc  và  huệ  thì  có  thể 

97 

thành  Tiên,  thành  Thánh,  thành  Bồ  Tát,  thành  Phật.  Nếu  theo 

đƣờng ác mà luyện tập thì thế lực càng ngày càng lớn, song toàn 

làm những chuyện hắc ám, nào là hãm hại, tàn sát, oán hận, báo 

thù, do đó mỗi ngày mỗi chồng chất oán khí dầy đặc, lớn lao; kẻ 

tích  tập  oán  khí  sâu  dầy  đó  sau  này  sẽ  biến  thành  độc  xà,  độc 

long v.v... 

Những thứ rắn độc hay rồng độc không phải là thứ mà mắt phàm 

thấy đặng, song chúng đầy dẫy trong thế giới này. Thứ rắn độc, 

rồng độc đó là do tâm tham, sân, si tích lũy hình thành. Cho nên 

khi  bọn  chúng  tới  chỗ  nào  là  chỗ  đó  có  tai  họa.  Thiên  tai,  nhân 

họa, phi thi (xác chết biết đi), tà quỷ (quỷ phá làng phá xóm), yêu 

tinh (những thứ  cây cối thực vật, khoáng chất... hấp thụ tinh khí 

trời đất mà thành), ma yếm (quỷ tu luyện lâu năm thành ma), hay 

hoạnh  dịch  lƣu  hành  (những  thứ  bịnh  nan  y)  đều  do  những  thứ 

rắn  độc  này  tác  quái.  Còn  rồng  độc,  dịch  quỷ,  thì  chuyên  phóng 

khí độc để làm loạn tâm ngƣời hoặc đoạt tinh khí của ngƣời, làm 

cho ngƣời ta kinh sợ, điên cuồng. 

Cho nên, hiện thời lƣu hành đủ thứ bịnh tâm lý, nhƣ là tinh thần 

phân  liệt,  hoặc  là  điên  cuồng,  khiếp  sợ  và  đủ  thứ  tật  bịnh  sinh 

lý..., tất cả đều không ra ngoài phạm vi làm sóng làm gió của bọn 

yêu  ma  quỷ  quái  này.  Tâm  lý  học  và  y  học  hiện  đại  không  hiểu 

đƣợc  một  cách  sâu  sắc  nguyên  do  của  những  chứng  bệnh  đó, 

cho  nên  không  thể  đối  bịnh  cho thuốc  để  chữa  trị.  Ðƣơng  nhiên 

Phật Pháp thì có linh dƣợc triệt để trừ hết đƣợc tai nạn, dứt hết 

đƣợc tai ƣơng! 

Lại nói đến nhân duyên của rắn độc này: Vì sẵn có tâm sân hận, 

lại thêm tu luyện cái tâm sân hận đó cho nên mới thành tinh. Rắn 

luyện pháp thuật càng ngày càng cao. Trải qua một thời gian lâu 

98 

dài  thì  nó  thông  thiên  triệt  địa,  nhƣng  chỉ  lấy  chuyện  hại  ngƣời 

làm  vui.  Những  chuyện  tƣơng  tợ  nhƣ  con  rắn  này  trong  trời  đất 

có nhiều vô số kể, nên tôi hy vọng bọn chúng mau sinh tâm sám 

hối, đừng làm chuyện yêu nghiệt, gieo họa cho nhân gian nữa. 

Cho tới đời nhà Tống thì rắn này trở thành một con rồng độc. Nó 

ngự trị nơi một con sông lớn chuyên làm sóng gió mƣa bão, sát 

hại  không  biết  bao  nhiêu  thuyền  chài,  ngƣ  phủ  và  khách  qua 

sông. Cả một khoảng thời gian dài, nhân dân ở đó hết sức lo sợ, 

kinh  hoàng.  May  thay  có  một  vị  Thánh  Tăng  pháp  thuật  rất  cao 

cƣờng đặc biệt tới để giải cứu. Vị đó tay cầm tích trƣợng, đứng 

bên bờ sông lớn tiếng khiển trách rồng độc. Rồng độc nghe đƣợc 

thì vô cùng tức giận, mới trổ hết bản lĩnh hiện ra thân hình mãng 

xà dài ngàn trƣợng. Song vị Pháp Sƣ vì có Kim Cang Tam Muội 

chấp trì nên chẳng hề sợ hãi. Ngài dùng pháp Câu triệu và pháp 

Hàng phục (hai phƣơng pháp để chế phục quỷ thần), trải qua ba 

ngày ba đêm sống chết chiến đấu với nó, cuối cùng thì Ngài chiết 

phục đƣợc rồng độc. Tà không thắng chánh! Khi ác thuật bị phá 

rồi thì rồng độc chẳng còn cách gì 

khác  hơn là  phải  đầu  hàng.  Bấy  giờ  vị  Pháp  sƣ  này  mới  thuyết 

pháp rằng: 'Tất cả mọi thứ đều là khổ, là không, là vô thƣờng, là 

vô  ngã,  và  chỉ  có  cái  nghiệp  là  theo  thân  mình!'  Ðồng  thời  Ngài 

dạy  nó  nên  sinh  lòng  từ  bi,  dùng  pháp  thuật  để  giúp  ích  chúng 

sinh, chớ không thể gia hại sinh linh nữa. 

Rồng  nghe  Pháp  rồi  thì  thức  tỉnh,  nên  đƣợc  con  mắt  thanh  tịnh. 

Vị  Pháp  Sƣ  mới  truyền  thọ  cho  nó  Tam  Quy,  Ngũ  Giới,  rồi  biểu 

nó tới một sơn động nọ để tu hành, đừng làm não loạn nhân dân 

nữa; rồng độc liền tuân theo lời dạy. Từ đời Tống đến nay đã trải 

99 

qua mấy trăm năm lịch sử rồi, con rồng đó đã trở thành một trong 

Thiên Long Bát Bộ, thần thông biến hóa vô cùng." 

Có lần trong Vạn Phật Ðiện có một vị Tỳ Kheo Ni nói rằng: "Mấy 

ngày trƣớc, khi đi ngang qua Ðại Hỷ Xả Viện tôi thấy đuôi con rắn 

này thò ra ngoài, cho nên tôi lấy cây gắp bỏ vô hộp gỗ, định đem 

đi xa rồi thả để nó đừng gây hại ngƣời. Ai ngờ chỉ quay đầu lại, 

mở hộp ra thì rắn đã biến mất rồi. Rõ ràng rắn không cách gì có 

thể thoát ra đƣợc, nhƣng lạ thay, thật là nó có thần thông." 

Hòa  Thƣợng  cƣời  mà  nói  rằng:  "Con  rắn  này  tôi  đã  biết  nó  từ 

trƣớc rồi! Hai mƣơi năm trƣớc, khi tôi còn ở chùa Từ Hƣng trên 

núi Ðại Dƣ ở Hƣơng Cảng thì nó đã từng tới chùa để nghe kinh. 

Tuy nó không làm hại ai nhƣng ai cũng đều sợ nó! Sợ cái tƣớng 

rắn. Có lần có ngƣời cũng nhặt nó bỏ trong lồng, rồi đem đi thật 

là xa, không biết bao nhiêu dặm, chừng khi mở hộp để thả nó, thì 

rắn  không  cánh  mà  bay  mất.  Ngày  nay  Phật  Pháp  truyền  sang 

Tây  Phƣơng,  rắn  này  cũng  không  chối  từ  đƣờng  sá  xa  xôi  bay 

qua Mỹ để hộ pháp." 

Sau  cùng,  Hòa  Thƣợng  giảng  dạy  nhƣ  sau:  "Chúng  sinh  học 

Phật cần phải tin sâu nhân quả. Nếu không trồng nhân ác thì tự 

nhiên  chẳng  kết  quả  ác,  nếu  trồng  nhân  tốt  thì  tƣơng  lai  chắc 

chắn sẽ đƣợc quả tốt. Nhân, quả không sai một mảy may. Mình 

giết  cha  ngƣời  khác  thì  có  ngƣời  giết  cha  mình,  mình  giết  anh 

ngƣời khác thì ngƣời khác sẽ giết anh mình. Ðừng nghĩ rằng có 

thể  tùy  tiện  làm  chuyện  ác  vì  làm  chuyện  ác  sẽ  hết  sức  tổn  hại 

cho mình. Vì sao? Vì trời cao có đức hiếu sinh, không muốn cho 

chúng sinh làm hại chúng sinh. Khi mình làm sai với lý nhân quả 

thì:  Thân  ngƣời  mà  mất  đi,  Vạn  kiếp  khó  có  lại  đƣợc.  Cho  nên, 

chuyện  gì  không  tin  cũng  đƣợc,  nhƣng  chẳng  thể  không  tin  lý 

100 

nhân quả! Nếu bài bác lý nhân quả thì tƣơng lai sẽ hết sức nguy 

hiểm.  Bồ  Tát  sợ  nhân  mà  không  sợ  quả,  cho  nên  hết  sức  thận 

trọng  lúc  trồng  nhân.  Nếu  vì  vô  ý  mà  trồng  nhân  ác,  thì  lúc  thọ 

quả báo ác, các ngài đối mặt tiếp thọ quả báo, không chạy trốn, 

không oán trời cũng không trách ngƣời. Ngƣợc lại, chúng sinh thì 

sợ quả báo mà  không sợ lúc trồng nhân. Lúc trồng nhân thì hết 

sức tùy tiện làm chuyện điên đảo, đến lúc thọ quả báo thì sợ hãi 

vô cùng, oán ngƣời trách trời: 'Tại sao tôi phải chịu đau khổ thế 

này? Tại sao tôi phải chịu báo ứng bất công nhƣ thế này?' 

Các  vị  có  biết  đâu  rằng  nếu  nhƣ  khi  xƣa  không  trồng  nhân  nhƣ 

vậy thì bây giờ  sao gặt quả  nhƣ thế? Hôm nay  gặp nhân  duyên 

này,  có  Thiên  Long  Bát  Bộ  hiện  thân  thuyết  pháp,  cho  nên  tôi 

nhân cơ hội nói cho các vị biết tiền nhân hậu quả. 

"Chỉ nhân nhất trƣớc thác, 

Thâu liễu mãn bàn kỳ." 

Nghiã là: Chỉ đi sai một nƣớc, Mà thua cả ván cờ. Sai lầm chỉ một 

niệm mà kiếp vận khó vãn hồi. May thay là con rắn này đã quy y 

Tam Bảo, tƣơng lai nó còn có cơ hội để minh tâm kiến tánh. Nếu 

các  vị  không  tin  vào  nhân  duyên  này,  thì  cứ  tự  mình  thí  nghiệm 

xem; còn nếu tin nhân quả, thì đừng nên nghi ngờ gì chuyện này 

cả!" 



101 

26. TỰ TẠI PHI THA TẠI 

(Vạn Phật Thành ngày 16 tháng 9 năm 1982) 

Trên thế giới mỗi ngày mọi chuyện đều biến. Loài ngƣời, vạn vật, 

thời gian, không gian đều biến. 

Mùa  này  đáng  lẽ  không  mƣa,  song  lại  mƣa;  đó  là  khí  hậu  bất 

thƣờng. Do có nhiều nhân duyên đặc thù nên nó mới biến. Nhƣ 

núi lửa bộc phát là vì lòng đất tích chứa áp lực lên khối đất bên 

trên  quá  lớn;  đó  cũng  gọi  là  biến.  Con  ngƣời  thất  thƣờng  thì  ta 

gọi  là  điên  (bịnh  thần  kinh).  Khí  hậu  thất  thƣờng  thì  ta  gọi  đó  là 

bịnh  thần  kinh  của  khí  hậu;  chắc  chắn  là  có  chuyện  bất  thƣờng 

xảy tới. Ðó đều không phải là hiện tƣợng tốt. 

Trong lúc này, đủ thứ tai ƣơng, tật bịnh phát sinh, mình cần phải 

dụng  công  tu  hành,  phải  biến  điều  u  tối  thành  điều  kiết  tƣờng, 

phải làm cho tai họa trở thành bình an. Nếu mình không tu cho tốt 

thì khi khí hậu thay đổi, mình cũng thay đổi theo! Khi con ngƣời 

biến  đổi  về  tâm  lý  thì  nhiều  vấn  đề  phát  sinh.  Nên  kẻ  học  Phật 

Pháp, lúc có sự biến hóa phát sinh thì phải đặc biệt dụng công tu 

hành, hoặc là niệm Phật cho nhiều, hoặc là trì chú, tụng kinh cho 

nhiều. Khi có sức lực thì phải ráng làm nhiều chuyện tốt lành, bởi: 

 Ðức đại oan nghiệp tiêu.  

 (Ðức lớn thì oan nghiệp mới tiêu trừ được.) 

Ở vào thời không bình thƣờng thì mình phải "tùy duyên bất biến," 

theo duyên mà không thay đổi. Ðiều quan trọng nhất là đừng sinh 

lòng  nóng  giận,  vì  nóng  giận  thì  tức  là  biến,  là  thay  đổi.  Con 

ngƣời muốn liễu sinh tử thì phải chịu nỗ lực. Nỗ lực tức là sao? 

Nghĩa là bất cứ làm việc gì đều phải hết sức chân thật. Khi gặp 

102 

điều  tai  hoạ,  chuyện  nghịch  ý,  rắc  rối  thì  đừng  động  tâm,  đừng 

sinh lòng bực tức, nóng giận. Ðó tức là nuôi dƣỡng cái tánh Trời, 

tánh Ðất trong ngƣời mình. Làm đặng nhƣ vậy thì có thể vá trời 

lấp biển, trở thành kẻ chân chánh tu Ðạo, chân chánh học Phật, 

cầu  Pháp.  Cho  nên  cần  phải  nghiên  cứu  một  cách  rõ  ràng  sâu 

sắc, không nên chấp trƣớc mọi chuyện, mọi việc. Hễ chấp trƣớc 

thì mình không giải thoát, tự tại. 

"Khán phá, phóng hạ, tự tại." Khán pháÔ tức là nhìn suốt; phóng 

hạ tức là buông xả, vất bỏ. Hễ khán phá thì hiểu suốt rõ ràng mọi 

sự; hễ phóng hạ thì giải thoát; hễ giải thoát thì mới chân chánh tự 

tại.  Không  giải  thoát  thì  không  thể  tự  tại  đƣợc.  Tự  (mình)  mà 

không tại thì tha (kẻ khác) tại. Tha tại tức là vọng tƣởng đầy dẫy. 

Nếu  theo  mặt  chữ  mà  nói  thì  đầy  ý  nghĩa:  Tha  tại  tức  là  ngƣời 

khách chiếm đoạt cƣơng vị ngƣời chủ; ngƣời chủ bây giờ không 

còn làm chủ nhà nữa. Các vị chú ý điểm đó: Ngƣời chủ mà không 

quản  lý  đƣợc  nhà  mình  thì  thật  là  điên  đảo!  Chuyện  gì  cũng  sẽ 

không có quy củ! 

Phóng  hạ  tức  là  giải  thoát,  nghĩa  là  đã  tốt  nghiệp  trƣờng  Giới 

Luật  rồi,  và  đã  ra  khỏi  nhà  phiền  não,  vô  minh.  Khi  tốt  nghiệp, 

lãnh  bằng  cấp  chứng  nhận  tức  là  đã  giải  thoát.  Có  giải  thoát  thì 

mới  tự  tại;  nếu  tự  mà  không  tại  thì  tha  tại!  Giặc  mà  lại  thì  bao 

nhiêu vật báu trong nhà đều bị y vét sạch cả. Tha tức là vô minh, 

vọng tƣởng, phiền não, thiên ma, ngoại đạo, quỷ quái. Nếu mình 

không thể chăm sóc đƣợc nhà của mình thì đƣơng nhiên kẻ khác 

sẽ chiếm đoạt. Cho nên các vị phải hết sức chú ý, cẩn thận: nhất 

định là phải tự tại! 

Nhƣng muốn tự tại thì trƣớc hết mình phải nhìn cho xuyên thủng, 

phải thấu suốt rõ ràng mọi sự: 

103 

 "Nguyện tiêu tam chướng, trừ phiền não,  

 Nguyện đắc trí huệ chân minh liễu,  

 Phổ nguyện tội chướng tất tiêu trừ,  

 Thế thế thường hành Bồ Tát Ðạo."  

Dịch là: 

 "Nguyện tiêu ba chướng, sạch phiền não,  

 Nguyện đạt trí huệ, thật suốt rõ,  

 Tất cả tội chướng nguyện tiêu trừ,  

 Ðời đời luôn tu Bồ Tát Ðạo."  

Ðó là tự tại, tự làm chủ chính mình. Nếu muốn giải thích một cách 

sâu xa thì tự mà không tại tức là Phật tánh không hiện tiền; khi đó 

ma  vƣơng ngự  trị  bên  trong  nhà,  và  chính  mình  bị  Lục  tặc  xâm 

phạm, nên dù muốn về nhà cũng về không đặng. Do đó từ sáng 

đến tối, mình cứ luôn luôn có ý nghĩ phạm giới. Tuy chƣa thật sự 

phạm giới, nhƣng lúc nào cũng có tƣ tƣởng phạm giới, vậy không 

phải ngu si thì là gì? 

Cho nên tự mà không tại thì bị giặc xâm phạm; tự mà tại thì mới 

làm  đƣợc  chủ  nhà  mình.  Tự  mà  không  tại  thì  không  tự  chủ,  cứ 

nhƣ bị giòng nƣớc trôi, tùy theo cảnh giới mà luân chuyển. Hợp 

với ngƣời mà không a dua với đám đông, đó là ý nghĩa không bị 

cảnh giới làm lay chuyển. Cho nên kẻ tu hành dụng công chẳng ở 

đâu  khác:  ngay  nơi  thân  này,  nơi  mạng  này,  nơi  tánh  này.  Làm 

chuyện  gì  mình  cũng  phải  thấu  suốt  rõ  ràng.  Ðƣợc  vậy  mình  sẽ 

không làm chuyện hồ đồ, mà sẽ đạt đến chỗ tri hành hợp nhất! 

104 

27. YÊU QUÁI XUẤT THẾ 

(Vạn Phật Thành ngày 30 tháng 9 năm 1982) 

Thời Mạt Pháp là thời mà "ma cƣờng Pháp nhƣợc," thế lực của 

ma  càng  ngày  càng  mạnh,  thế  lực  của  Phật  thì  càng  thu  hẹp. 

Phật không chú trọng đến thế lực mà chú trọng đến oai đức. Lúc 

phƣớc  báo  của  chúng  sinh  còn  lớn  thì  lúc  đó  "Pháp  mạnh  ma 

yếu";  lúc  phƣớc  báo  của  chúng  sinh  mà  ít  thì  "ma  mạnh  Pháp 

yếu." 

Hiện  tại  toàn  thể  nhân  loại  giống  nhƣ  một  trái  núi  do  nhiều  quả 

trứng  nhỏ  bé  hợp  thành  vậy.  Nếu  một  quả  trứng  nào  bể  thì  cả 

một núi trứng sẽ sụp đổ. Cho nên sinh mạng của con ngƣời thật 

sự bị đe doạ. Chính vì vậy nên ở chỗ nào cũng thấy ma vƣơng và 

bè lũ quyến thuộc của nó. 

Chân  lý  nói  ra  thì  chẳng  có  ngƣời  nghe,  song  điều  tà  nói  ra  thì 

không  biết  bao  nhiêu  ngƣời  tin  theo!  Nhƣ  lúc  giảng  Kinh  thuyết 

Pháp  thì  tuy  có  ngƣời  đến  nghe  song  họ  tới  rất  miễn  cƣỡng, 

không phải thật sự vui vẻ mà nghe; nhƣng nói đi nghe ca hát, đi 

coi chiếu bóng,  đi khiêu vũ thì tranh nhau đi, cho đó là điều  hay 

nhất,  tốt  nhất.  Các  vị  có  thể  thấy:  Lòng  ngƣời  không  nhƣ  xƣa 

nữa,  Ðạo  đức  đã  suy  đồi!  Ðiều  đó  cho  thấy  ma  vƣơng  đã  dùng 

thế lực và "ma thông" để nhiễu loạn thế giới! 

Hiện  tại  yêu  quái  lớn  nhất  là  điện  não  (computer).  Sau  khi  máy 

này đƣợc phát minh thì con ngƣời trở thành phế vật, không còn 

chỗ dùng nữa bởi vì máy điện não có thể giải quyết mọi vấn đề. 

Ðiện  não  làm  cho  con  ngƣời  tê  cứng  đi  không  còn  lòng  nhân 

nghĩa;  cũng  làm  cho  con  ngƣời  trở  nên  ủy  mị,  không  còn  phấn 

chấn đƣợc nữa, chuyện gì cũng chẳng hiểu đƣợc thấu đáo, nhƣ 

105 

"sinh  ra  trong  cơn  say,  chết  đi  trong  giấc  mộng."  Cho  nên  điện 

não không phải là ma quái thì là gì? Pháp thuật nầy là do trí khôn 

của ma quỷ mà phát sinh ra. 

Còn  một  thứ  yêu  quái  khác  là  truyền  hình  (T.V.),  một  sản  phẩm 

làm cho con ngƣời bị mê hoặc không phân biệt đƣợc trắng đen, 

thị phi, sự lý. T.V. dạy trẻ nít làm chuyện mê muội, điên đảo, làm 

sao để giết ngƣời, đốt nhà, trộm cắp, cƣỡng dâm, hút ma túy. Ðó 

đều là do ảnh hƣởng của T.V. mà ra. Cho nên điện não và T.V. là 

hai thứ quái vật. Tuy là quái vật song ngƣời đời không nhận thức 

rõ ràng, lại coi nhƣ là của quý nên bỏ ra một số tiền lớn để mua 

về dùng. 

Lại còn một thứ quái vật khác nữa, đó là hỏa tiễn vệ tinh. Bởi vì 

loại vệ tinh này bắn lên không trung rồi thì có thể hƣớng dẫn đầu 

đạn  nguyên  tử,  khinh  khí  hay  tia  laser  để  giết  ngƣời.  Tia  laser 

(tiếng Trung Hoa gọi là tử quang) là một danh từ hết sức không 

tốt, bởi vì "tử quang" có nghĩa là ánh sáng giết ngƣời. Ðây cũng 

là  một  thứ  do  ma  vƣơng  phát  minh  ra  để  tiêu  diệt  nhân  loại. 

Ngoài ra con ngƣời còn dùng mọi phƣơng pháp để giúp sức cho 

quái  vật  này,  phóng  ra  đủ  thứ  độc  khí  làm  ô  nhiễm  con  ngƣời, 

làm con cho ngƣời lạc vào mê hồn trận, đông tây nam bắc không 

còn  phân  biệt  là  đâu  nữa.  Ðó  là  do  quyền  lực  của  bọn  ma  này 

làm ra cả. 

Hiện tại có một loại ma từ ngoài không gian tới muốn hủy diệt thế 

giới,  với  mọi  thủ  đoạn  để  tiêu  diệt  nhân  loại.  Chúng  tung  ra  độc 

khí, hễ trúng vào ngũ cốc, lúa gạo, thì ngƣời ăn vào trúng độc; hễ 

trúng vào súc vật thì ngƣời ăn thịt chúng cũng trúng độc. Hễ trúng 

vào cá, hải sản thì ngƣời ăn chúng cũng trúng độc, sinh ra đủ thứ 

bịnh ung thƣ rồi chết. 

106 

Chúng ma này còn dùng chất độc có tác dụng chậm, bôi trên đồ 

vật mình dùng hằng ngày, nhƣ là giấy vệ sinh chẳng hạn. Giấy vệ 

sinh có mùi rất thơm làm ngƣời ta thích dùng, song lại có hại vô 

cùng, bởi vì nó sinh ra bịnh ung thƣ hoặc các bịnh khác. Xƣa kia 

con ngƣời không có dùng giấy  vệ sinh thơm tho và cũng không 

có những thứ quái bịnh nhiều nhƣ hiện giờ! 

Nhƣng  thứ  độc  dƣợc  nguy  hại  nhất  chính  là  đồng  tiền  giấy  mà 

không ai có thể xả bỏ đƣợc. Trên tiền giấy có thứ độc dƣợc, con 

ngƣời mà đụng tới nó thì sinh ra bịnh tham lam; đến nỗi chuyện 

gì cũng phải cần tiền cho nhiều. Bất luận là ăn, là ở, là làm, cái gì 

cũng muốn càng nhiều tiền càng tốt; nên chỉ tìm đủ cách để kiếm 

tiền. Khi đầu óc lúc nào cũng nghĩ tới tiền thì sẽ sinh ra bịnh ung 

thƣ, mà cái độc này thì không có gì cứu nổi. 

Ởấ trong Tam thiên Ðại thiên thế giới, bởi vì có chƣ Phật ở nơi 

Vạn Phật Thành nên ta mới có thể viễn ly đƣợc độc khí đó. Các 

vị  học  Phật  ở  đây  phải  không  tranh,  không  tham,  không  cầu, 

không ích kỷ, không tự lợi, không nói dối, thì mới không bị trúng 

độc của đồng tiền. 

Các vị không ăn thịt, chỉ ăn chay, thì cái độc trong thịt cũng không 

xâm nhập vào ngƣời đƣợc. Chay lạt từ thực vật thiên nhiên, bản 

chất  nó  có  sức  giải  độc.  Cho  nên  bất  luận  là  yêu  ma  quỷ  quái 

phóng độc gì, nếu ăn chay một thời gian thì chất độc đó tự nhiên 

tiêu giải; do vậy ăn chay là phƣơng pháp tốt nhất để kiện khang, 

trƣờng thọ. 

Hôm nay nói các vị nghe rồi, sau đây các vị hãy suy nghĩ, coi thử 

mình  có  phạm  vào  lỗi  lầm  gì  không,  nếu  có  thì  mau  mà  cải  đổi. 

107 

Ðừng nên tranh, tham, cầu, ích kỷ, tự lợi, nói dối. Nếu bỏ sáu tập 

khí xấu xa đó đi rồi thì không thể bị trúng độc đƣợc! 

Ðiều  quan  trọng  nhất  là  phải  quét  sạch  đi  rác  rƣởi  của  chính 

mình. Quét sạch tâm hận, oán, não, nộ, phiền. Hễ ai còn lòng tạp 

nhiễm trên, thì rác rƣởi trong lòng ngƣời đó còn chƣa quét sạch. 

Tâm  mình  mà  sạch  sẽ  thì  tự  nhiên  không  hận  ai,  không  oán  ai, 

không  sinh  lo  buồn,  phiền  não,  không  có  nổi  giận,  cũng  không 

sinh lòng phiền hà gì ai cả. 

Phàm  là  đệ  tử  quy  y  tôi,  bất  luận  là  tại  gia  hay  xuất  gia,  chân 

chánh  tin  tƣởng  tôi  thì  phải  biết  cải  thiện  thói  quen  lỗi  lầm  của 

mình. Phải đổ sạch thùng rác trong tâm mình, nhƣ vậy thì tại thời 

đại Mạt Pháp này mình có thể phóng hào quang làm cho thế giới 

đƣợc sáng lạng. Thế giới này sớm hay muộn sẽ hủy hoại, song 

nếu  có  ngƣời  chân  chánh  tu  hành  thì  thế  giới  tăng  thêm  chánh 

khí, giảm bớt tà khí; thế lực của Phật sẽ mạnh hơn, thế lực của 

ma sẽ yếu đi. 

Các vị đừng coi lời nói của tôi giống nhƣ gió thổi qua tai, bởi nó 

rất trọng yếu và quan hệ thiết thực tới vấn đề hiện tại! 



28. PHÁP GIỚI DUY TÂM TẠO 

 (Vạn Phật Thành ngày 2 tháng 10 năm 1982) 

Chúng  sinh  trong  thế  giới  có  nhiều  loài  khác  nhau.  Mỗi  một  vị 

Phật thì có  quyến thuộc của vị đó; mỗi quyến thuộc lại có vô số 

chủng  loại  khác nhau.  Bồ  Tát,  Duyên  Giác,  Thanh  Văn  các  ngài 

thì  cũng  nhƣ  vậy.  Ðó  là  bốn  Pháp  Giới  của  chƣ  Thánh,  Hiền. 

108 

Mình là phàm phu thì sự cách biệt giữa mình với các Thánh rất là 

xa, khó mà diễn bày đặng trình độ và trí huệ của các ngài. 

Hiện đang nói về sáu Pháp Giới của kẻ phàm, thì trên cả là Pháp 

Giới  loài  Trời.  Trời  cũng  có  đủ  thứ  bất  đồng.  Trời,  cộng  thêm  A 

Tu La và loài Ngƣời, là ba Thiện đạo. Ba Ác đạo là Ðịa ngục, Ngạ 

quỷ, Súc sanh; mỗi thứ đều có đủ thứ quyến thuộc của chúng với 

đủ thứ thiên sai vạn biệt. Ở mỗi loại lại còn phân ra đủ thứ chủng 

loại  khác  nhau  nữa.  Mƣời  Pháp  Giới  từ  đâu  lại?  Chúng  từ  nơi 

một  tâm  niệm  hiện  tại  của  mình  (hiện  tiền  nhất  niệm  tâm)!  Cái 

tâm có thể tạo ra Pháp Giới, tâm có thể tạo ra vạn vật, tâm có thể 

tạo  ra  đủ  thứ  hình  tƣớng,  đủ  thứ  chủng  loại:  Nhất  thiết  duy  tâm 

tạo. (Mọi thứ đều do tâm tạo ra.) Lại nói: 

 "Nhược nhân dục liễu tri,  

 Tam thế nhất thiết Phật,  

 Tam thế nhất thiết chư Bồ Tát,  

 Tam thế chư Thanh Văn,  

 Tam thế chư Thiên,  

 Ðại,Tiên, Nhân,  

 Chủng chủng A Tu La,  

 Chủng chủng chư Súc sanh,  

 Chủng chủng chư Ngạ quỷ,  

 Chủng chủng chư Ðịa ngục,  

 Ưng quán Pháp Giới tánh,  

109 

 Nhất thiết duy tâm tạo."  

Nghiã là: 

 "Nếu người muốn rõ biết,  

 Ba đời tất cả Phật,  

 Ba đời chư Bồ Tát,  

 Ba đời chư Thanh Văn,  

 Ba đời chư vị Trời,  

 Ðại Tiên cùng với Người,  

 Các loại A Tu La,  

 Vô số thứ Súc sanh,  

 Vô số loại Quỷ đói,  

 Vô số lớp Ðịa ngục,  

 Nên quán tánh Pháp Giới,  

 Mọi thứ do tâm tạo."  

Cái  tâm  có  thể  tạo  ra  Thiên  đƣờng,  tạo  ra  Ðịa  ngục.  Tâm  làm 

mình thành Phật, tâm có thể làm mình thành Ngạ quỷ, thành Súc 

sanh, đọa Ðịa ngục, thành Bồ Tát, Thanh Văn. Vì mọi thứ do tâm 

tạo,  nên  mọi  thứ  đều  chỉ  ở  nơi  tâm  này.  Nếu  tâm  muốn  thành 

Phật thì Phật Pháp Giới là quyến thuộc của mình. Các Pháp Giới 

còn lại cũng nhƣ thế! 

Mọi thứ không rời khỏi tâm này, vì tâm này tạo mọi thứ; cho nên 

các vị chú ý: đi, đứng, nằm, ngồi lúc nào cũng phải biết "khắc kỷ 

110 

phục lễ" (chế phục chính mình theo đúng lễ nghĩa). Mình chỉ làm 

điều  chân  thật,  không  làm  điều  hƣ  ngụy,  cẩu  thả  bê  bối;  phải 

tránh trƣờng hợp: Chỉ nhân nhất trƣớc thác, Thâu liễu mãn bàn 

kỳ. (Chỉ đi sai một nƣớc, Mà thua cả ván cờ.) 

Tạo  Pháp  Giới  của  Phật  thì  phải  có  lòng  Từ,  Bi,  Hỷ,  Xả;  biết  lợi 

ích chúng sinh, song không chấp trƣớc rằng có chúng sinh. Ðừng 

dụng  công  hời  hợt,  tu  ngoài  da;  phải  thật  sự  từng  bƣớc  từng 

bƣớc mà dụng công. 

Tại  sao  tôi  muốn  tạo  Pháp  Giới  của  chƣ  Phật?  Nếu  tạo  không 

xong thì sao?" Chỉ do tâm niệm không chuyên nhất, ý chí không 

kiên cố, cứ tùy theo duyên mà xoay chuyển  rồi bị cảnh giới dẫn 

dắt, cho nên mình mới quên mất mọi chuyện: Quên mất là mình 

phải  tạo  Phật,  tạo  Bồ  Tát,  tạo  bốn  thứ  Thánh,  do  vậy  mình  chỉ 

biết  tạo  Ðịa  ngục,  Ngạ  quỷ,  Súc  sanh!  Cho  nên  nói  rằng:  Niệm 

động bách sự hữu, Niệm tịnh vạn sự vô. (Tâm động thì trăm sự 

đều có, Tâm tịnh thì vạn sự đều không.) 

Lại nói rằng: 

 "Tâm chỉ niệm tuyệt: chân phú quý,  

 Tư dục đoạn tận: chân phước điền!"  

Nghiã là: 

 "Ý niệm dứt, tâm dừng, chính là giàu sang,  

 Lòng tư dục đoạn tuyệt, mới thật ruộng phước!"  

Có ngƣời hỏi: Vì sao ma không phải là một Pháp Giới? 

111 

Trả lời: Ma thì giống nhƣ bọn thổ phỉ hay là du kích, lúc nào cũng 

lƣu lạc trong bốn phƣơng, không có xứ sở nhất định, cũng không 

có  ngƣời  cai  quản.  Kẻ  cƣớp  là  loài  ngƣời  nhƣng  không  phải 

ngƣời  nào  cũng  là  kẻ  cƣớp,  cho  nên  không  nói  Pháp  Giới  của 

loài cƣớp. Ðạo lý này giải thích loài ma cũng tƣơng tự nhƣ vậy. 

Trên  trời  cũng  có  ma,  trong  A  Tu  La  cũng  có  ma.  Thành  phần 

thiện thì thuộc một pháp giới, thành phần không thiện thì thuộc về 

ma giới; vì ma biến khắp cả Lục Phàm Pháp Giới, thậm chí nó có 

thể biến hóa, xâm nhiễm, phá phách Tứ Thánh Pháp Giới. 

Phật hay ma đều là do một niệm sai biệt mà ra. Phật thì có tâm từ 

bi, ma thì có tâm tranh thắng. Giống nhƣ Ðề Bà Ðạt Ða là ngƣời 

có  tâm  thắng  phụ  rất  mạnh,  lúc  nào  cũng  muốn  cùng  Phật  đấu 

tranh, song Phật thì không tranh với ông ta. Ðề Bà Ðạt Ða cũng 

có  Phật  tánh,  bất  quá  y  lỡ  bƣớc  lầm  đƣờng,  lạc  lối  quá  sâu, 

không thể quay đầu lại, nên mới rơi vào ma giới. Theo tinh thần 

Ðại Thừa, Phật vì giáo hóa loài ma cho nên cũng thị hiện thân ma 

để giáo hóa loài ma. Ma thì biến khắp Lục Phàm Pháp Giới, nên 

không  cần  thiết phải  lập  thêm  một  pháp  giới.  Tuy  biến  khắp  các 

pháp giới, nhƣng đó là thứ giả, hƣ ngụy, không thật. Giống nhƣ ở 


đời  có  kẻ  tự  mình  chiếm  hòn  núi,  tự  mình  xƣng  Vƣơng;  giặc 

cƣớp cũng mạo xƣng là quân đội, nhƣng đi tới đâu là phóng hỏa 

giết ngƣời tới đó. Ma cũng tƣơng tự nhƣ vậy! 



29. CÁI HỌC TẠO MỆNH 

(Vạn Phật Thành ngày 7 tháng 10 năm 1982) 

Lão Tử nói rằng: 

112 

 "Quân tử hữu tạo mệnh chi học,  

 Mệnh do ngã lập,  

 Phước tự kỷ cầu.  

 Họa, phước vô môn,  

 Duy nhân tự chiêu."  

Nghiã là: 

 "Quân tử có cái học tạo mệnh,  

 Mệnh do mình lập,  

 Phước do mình cầu.  

 Phước với họa chẳng có cửa,  

 Chỉ do mình tự chiêu cảm lấy."  

"Quân tử hữu tạo mệnh chi học." Trời, Ðất, Ngƣời gọi là Tam Tài. 

Ngƣời  là  đại  biểu  của  trời,  đất;  trời  không  thể  nói  đƣợc  mà  đất 

cũng không thể nói đƣợc, chỉ có ngƣời mới có ngôn từ, có động 

tác.  Sinh  mạng  con  ngƣời  không  phải  là  nhất  định,  nhƣng  cũng 

có thể nói là nhất định. Tại sao nhất định? Cũng nhƣ là mình chia 

đồ vật vậy: Anh một phần, tôi một phần; đó gọi là nhất định. Thế 

nào là không nhất định? Giống nhƣ đồ vật của anh thì anh dùng 

hết rất mau, mà đồ vật của tôi thì tôi không dùng cho nên vẫn còn 

nguyên; đó gọi là không nhất định. Cho nên nói: "Quân tử có cái 

học tạo mệnh." 

Khi sinh ra, chẳng ai kêu mình làm chuyện ác cả, song mình cứ 

làm ác; đó là mình tự cải biến vận mạng của chính mình. Sinh ra 

chẳng  có  ai  kêu  mình  làm  chuyện  thiện  cả  nhƣng  mình  cứ  làm 

113 

chuyện thiện, thì đó là mình siêu thoát ra khỏi vận mệnh. Thí dụ 

nhƣ khách bộ hành, muốn đi hƣớng đông thì nhắm hƣớng đông 

mà đi, muốn đi hƣớng tây thì nhắm hƣớng tây mà đi. Mệnh vận 

của ngƣời quân tử thì rất linh hoạt chớ không phải là cứng ngắc; 

tất cả mọi chuyện đều do nơi tay mình làm nên, bởi thế: "Quân tử 

có cái học tạo mệnh." 

"Mệnh  do  ngã  lập."  Mình  có  thể  cải  biến  vận  mệnh  của  chính 

mình. Nếu nhƣ  khi có bịnh mà biết giữ gìn thì không đi đến tình 

trạng nguy hiểm đến tánh mạng. Ðó là tự mình có năng lực kiểm 

soát chính mình, không phải ỷ lại ngƣời khác. Ðáng lẽ phải sống 

chết luân chuyển trong Lục đạo, nhƣng nếu biết tu Ðạo thì có thể 

siêu thoát ra khỏi vận mệnh, cắt đứt vòng sinh tử; đó cũng gọi là 

tạo mệnh. 

"Phƣớc tự kỷ cầu." Phƣớc từ nơi mình mà cầu: Nếu mình biết tu 

phƣớc thì có phƣớc, biết tu huệ thì có huệ. Phƣớc, huệ cùng tu 

thì càng tốt hơn nữa. 

Tu  phƣớc  thì  phải  hƣớng  về  bên  trong  mà  cầu;  cầu  nơi  chính 

mình,  coi  thử  mình  có  đức  hạnh  hay  không.  Có  đạo  đức  là  có 

phƣớc,  không  đức  hạnh  thì  là  kẻ  vô  phƣớc.  Quân  tử  cầu  nơi 

chính mình, tiểu nhân thì cầu cạnh nơi ngƣời khác. Tiểu nhân lúc 

nào cũng hƣớng ra bên ngoài mà cầu. 

"Họa, phƣớc vô môn. Duy nhân tự chiêu." Họa, phƣớc không có 

cửa ra vào, chỉ do mình tự chuốc lấy; có nghĩa là: Bịnh tùng khẩu 

nhập, Họa tùng khẩu xuất. (Bịnh từ miệng mà vào, Họa do miệng 

mà ra.) Con ngƣời gặp phải đủ thứ tai họa, hoạn nạn là do ăn nói 

bậy bạ mà ra. Kẻ ham ăn vị ngon, cá thịt, gà vịt, đồ biển v.v... tuy 

rằng nhất thời sƣớng cái miệng song sẽ mang nhiều bịnh tật. Khi 

114 

ăn thì thấy ngon thiệt, nhƣng dần dà khi chất độc ngấm vào sanh 

bịnh thì sẽ hết thuốc chữa! Hiện tại thịt động vật có một chất độc 

mà không có thuốc nào chữa đƣợc. Cho nên khi ta ăn thịt thú vật 

thì  thứ  độc  ấy  truyền  vô  ngƣời  mình.  Thực  vật  là  loại  không  có 

sinh mạng, nên dù có độc cũng rất ít. Chất độc trong thịt là 100%, 

còn độc trong đồ chay chỉ có 1%, cho nên có thể nói rằng ăn thịt 

với ăn chay khác nhau một trời một vực! 

Các  vị  học  Phật  Pháp  đừng  nên  tham  ăn  đồ  ngon,  đừng  tham 

ngon miệng! Sau một thời gian ăn chay, chất độc trong ngƣời có 

thể  bài  tiết  ra  hết  mà  không  mắc  phải  những  bịnh  quái  gở.  Hy 

vọng các vị chú ý nghiên cứu lời tôi nói. Thời đại bây giờ vô cùng 

tệ  hại,  nên  mọi  ngƣời  phải  mạnh  dạn  khuyến  khích  nhau  đừng 

sát sinh, mà phải bảo vệ sinh mạng thì mới tránh đƣợc họa nhân 

loại diệt vong. Mong các vị hãy thận trọng, và hãy tự chế! 



30. ĂN THỊT THÌ CŨNG GIỐNG NHƢ LÀ ĂN CHẤT ÐỘC 

VẬY! 

Tất cả thịt của chúng sanh đều có chất độc. Chất độc này không 

phải  một  ngày  một  đêm  tích  tụ  mà  thành,  cũng  không  phải  mới 

một đời một kiếp mà có. Chất độc ấy tích lũy trong nhiều kiếp, từ 

sự hỗ tƣơng tàn sát giữa ngƣời với ngƣời đã tạo thành một thứ 

oán độc, mà chẳng thể nào xóa bỏ đƣợc. 

Khi mình giết súc vật thì cũng tạo ra một thứ oán hận trong tâm 

chúng; lúc gần chết vì quá khủng khiếp và sợ hãi nên chúng nảy 

sinh  lòng  cừu  hận  muốn  báo  thù.  Bởi  vậy  từ  nơi  lòng  oán  hận 

phẫn uất ấy phát tiết ra một độc tố thấm suốt da thịt chúng, nên 

hễ ai ăn thịt chúng thì giống nhƣ ăn phải chất độc vậy! Lúc ăn thì 

115 

không thấy hại, nhƣng dần dà sẽ mắc đủ chứng bịnh kỳ quái mà 

chẳng có thuốc gì cứu nổi. 

Thời đại bây giờ thì oán khí đầy trời. Oán khí đó so với đầu đạn 

nguyên tử thì lợi hại hơn nhiều, bởi vì nó vô hình vô tƣớng song 

lại có thể tận diệt toàn thể nhân loại. 

Có bài kệ rằng: 

 "Thiên bách niên lai oản lý canh,  

 Oán thâm tự hải hận nan bình.  

 Dục tri thế thượng đao binh kiếp,  

 Thả thính đồ môn dạ bán thanh!"  

Dịch là: 

 "Ngàn năm oán hận ngập bát canh,  

 Oán sâu như biển, hận khó tan.  

 Muốn biết vì sao có chiến tranh,  

 Hãy nghe lò thịt lúc nửa đêm!"  

Trăm ngàn năm nay, miếng thịt trong bát canh chứa đựng sự oán 

hận sâu nhƣ biển, khó mà san bằng đƣợc. Nếu các vị muốn biết 

nguyên nhân của chiến tranh trên thế giới thì hãy lắng nghe tiếng 

kêu  thảm  thiết  của  những  con  vật  nơi  nhà  kẻ  đồ  tể  vào  lúc  nửa 

đêm. Cho nên cổ nhân nói ra bài kệ này là có nhân duyên, có căn 

cứ. Chúng ta phải thấu triệt đạo lý đó thì mới có thể trị đƣợc tật 

bịnh của chính mình. 

116 

31. TU ÐẠO KHÔNG ÐƢỢC CẨU THẢ! 

Ngƣời tu Ðạo cần có cơ sở, nền móng cho vững chắc. Muốn liễu 

sanh  tử  thì  phải  có  công  phu.  Công  phu  tức  là  gì?  Tức  là  cách 

vật, chánh tâm, thành ý, tu thân. 

Muốn  chánh  tâm  trƣớc  hết  phải  hiểu  cách  vật.  Thế  nào  gọi  là 

cách vật? Cách vật là trừ tự kỷ dục vọng; bỏ đi lòng tƣ dục, bỏ đi 

tạp niệm, bỏ đi lòng ham muốn vật chất. Vật dục thì bao quát tiền 

tài, sắc dục, ăn uống, ngủ nghỉ, những thứ đó mình phải cần diệt 

trừ tuyệt, sau đó mới chánh tâm. 

Chánh tâm tức là không ích kỷ; có tâm ích kỷ thì tâm mình không 

chánh đƣợc. Thành ý tức là mình luôn nhƣ vậy; mình tin Phật thì 

tin hoài, tin vĩnh viễn; đem tâm chân thật ra tin tƣởng, đem tâm 

hết sức kiên định ra mà tin tƣởng, không chút hồ nghi, sợ sẽ chịu 

thiệt thòi, thua lỗ: "Chà, không biết có Phật hay có Bồ Tát chăng? 

Làm  sao  mình  chẳng  gặp  các  ngài?"  Nghĩ  nhƣ  vậy  cũng  giống 

nhƣ cái nghĩ của con chồn khi đi trên mặt băng. Trên mặt băng, 

nó nhón gót đi hết sức cẩn thận, khi tiếng băng vỡ một chút xíu 

thì nó lập tức thối lui. Cho nên tục ngữ nói "nhƣ lý bạc băng" (nhƣ 

đi  trên  băng  mỏng)  là  vậy.  Ngƣời  tin  Phật  đừng  nên  có  tâm  hồ 

nghi, rụt rè nhƣ rớt vào vực sâu hay là đi trên băng mỏng. Mình 

phải có lòng tin kiên cố. 

Tu thân nghĩa là chuyện gì hại đến thân thì mình không làm. Lúc 

nào cũng phải cẩn thận, giữ gìn, bởi: Thân thể, phát, phu, thọ chi 

phụ mẫu, Bất cảm hủy thƣơng, Hiếu chi thủy dã. (Thân thể, tóc, 

da là từ cha mẹ mà ra, do vậy không dám hủy hoại, thƣơng tổn. 

Ðó chính là khởi đầu của đạo hiếu vậy.) 

117 

Tu  hành  thì  phải  có  công  phu  "nội  Thánh,  ngoại  Vƣơng"  (trong 

lòng nhƣ bậc thánh, bên ngoài biểu hiện nhƣ bậc vua). Nội Thánh 

tức là cách vật, chính tâm, thành ý. Tu thân là công tác của ngoại 

Vƣơng, tức là phải lập công: Cần lao công khổ tác, Bất phạ hoạt 

kế  đa.  (Cần  cù,  lao  khổ  làm  đủ  chuyện,  Không  sợ  ít  hay  nhiều.) 

Chuyện gì mình cũng làm cả; không thể nói rằng: "Tôi phải ngồi 

Thiền  hàng  ngày  mới  là  tu  hành,  tôi  không  muốn  làm  chuyện 

khác"; bởi kẻ biết tu thì trong lúc động cũng tu hành đƣợc! 

Tu  hành  nghĩa  là  tâm  lúc  nào  cũng  bình  tịnh,  không  phiền  não, 

không vô minh, không cống cao ngã mạn, không ganh tị, chƣớng 

ngại.  Những  lỗi  lầm  trên  không  trừ,  thì  dù  mình  ngồi  Thiền  tám 

vạn đại kiếp, tánh nóng giận, ganh tị, chƣớng ngại cũng còn trơ 

trơ và mình không thể tu thành công đƣợc. Cho nên tu hành cần 

phải  chân  chính  trừ  bỏ  tập  khí  lỗi  lầm,  kiểm  điểm  bản  thân;  đó 

mới là thái độ của ngƣời dụng công. 

"Quân tử bất khí" nghiã là ngƣời quân tử không phải nhƣ đồ vật, 

giống  nhƣ  ly  trà  thì  chỉ  có  thể  dùng  để  uống  trà  mà  thôi,  bát  ăn 

cơm  thì  chỉ  đựng  đồ  ăn  mà  thôi,  không  thể  dùng  vào  việc  khác 

đƣợc.  Ngƣời  quân  tử  thì  văn,  võ  phải  song  toàn,  chuyện  cao 

chuyện thấp đều làm đƣợc, nhƣ vậy thì mới có thể trị quốc bình 

thiên hạ đặng:  Năng nã đao thượng trận, sát thối địch nhân. (Có 

thể vung đao xông pha nơi trận mạc, đuổi giặc diệt thù.) 

Thế nên ngƣời tu Ðạo hằng ngày phải phấn chấn nỗ lực; tinh tấn 

tức là tu hành! Căn bịnh lớn nhất khi tu là tâm nổi lên phiền não. 

Nếu  không  có  phiền  não  thì  mình  sẽ  tự  tại,  giải  thoát,  thì  mình 

chính  là  kẻ  đại  tu  hành.  Quan  trọng  nhất  là  bất  cứ  ở  trong  tình 

trạng  nào,  mình  cũng  phải  hết  sức  định  tĩnh,  không  sinh  phiền 

118 

não; đó là chỗ đắc lực của sự tu hành. Không sinh phiền não thì 

chân chánh trí huệ mới xuất hiện đƣợc. 

Ngƣời quân tử có thể biến lớn, có thể thu nhỏ; khi nhỏ thì nhƣ hạt 

bụi, khi lớn thì nhƣ núi Tu Di, nhƣ cả Pháp Giới. Bậc đại trƣợng 

phu thì cái chí có thể co giãn; kẻ nào cƣ xử với mình oan ức thì 

cũng không sinh phiền não, có thể co giãn một cách tự nhiên lúc 

vuông,  lúc  tròn,  lúc  thẳng  đều  đƣợc  cả.  Bởi  vậy  cho  nên  ngƣời 

quân tử không phải nhƣ là đồ vật. Quân tử bất trọng tắc bất uy, 

học tắc bất cố. (Ngƣời quân tử không có trịnh trọng thì chẳng có 

uy đức, sở học cũng không kiên cố.) 

Nếu không kiểm soát bản thân thì mình không có oai nghi; sở học 

đều  là  giả.  Cho nên  ngƣời  quân  tử  thì  không  cẩu  thả,  cƣời  đùa 

bỡn cợt, không khinh cử vọng động. Ngƣời tu Ðạo cần phải vƣợt 

trên  ngƣời  quân  tử.  Ngƣời  học  Phật  thì  ngày  nào  cũng  tu  nhƣ 

vậy, không thể có một chút lƣời biếng, an phận! 



32. XÃ HỘI HỖN LOẠN 

(Vạn Phật Thành ngày 1 tháng 7 năm 1982) 

 "Ninh vi trị thời khuyển, Bất tác loạn thế nhân."  

Dịch là: 

 "Thà làm chó thời bình, Không làm người thời loạn."  

Câu  này  nói  rằng  làm  một  con  chó  trong  thời  bình  so  với  làm 

ngƣời trong thời loạn lạc thì làm chó còn tốt hơn. Thời thái bình 

thì  không  có  chiến  tranh  loạn  lạc,  cũng  không  có  kẻ  trộm  cắp, 

cƣờng đạo; cho nên chó không cần phải chú ý lo giữ cửa, nó hết 

119 

sức  thanh  nhàn  ngồi  coi  nhà.  Song,  đến  thời  loạn  thì  nhà  nào 

cũng gài then sắt, khóa cửa, rồi phải nuôi nhiều chó; ngƣời giàu 

thì  lại  thuê  ngƣời  gác  cổng.  Tuy  phòng  thủ  nghiêm  mật  song 

ngƣời ở trong nhà vẫn vô cùng sợ sệt nhƣ phải đi trên mặt băng 

mỏng, hay nhƣ rớt vào hố thẳm vậy. 

Thế giới đầy khủng bố nhƣ vậy thì làm ngƣời không có ý nghĩa gì 

mấy,  cho  nên  cổ  nhân  nói  rằng:  "Ninh  vi  trị  thời  khuyển,  Bất  tác 

loạn thế nhân!" Lại nữa, con ngƣời ở đời đa số ƣa điên đảo, thị 

phi, cho điều đúng là sai, cho điều sai là đúng. Hiếu thuận là con 

đƣờng chính đáng mà con ngƣời phải theo, song ít ai chịu làm; 

ngƣợc lại, bất hiếu, cãi cha mắng mẹ thì lại cho là có bản lĩnh cao 

cƣờng. Các vị coi, thế giới hỗn loạn đến độ nhƣ thế nào? Giản dị 

mà  nói:  nhân  vị  chẳng  còn  nữa!  Hãy  xem  ông  Tổng  thống 

(Ronald Reagan), vài năm trƣớc đây ông bị ngƣời ta hành thích, 

bắn  trúng  mấy  phát,  ngƣời  bên  cạnh  ông  cũng  bị  trúng  thƣơng; 

song hung thủ thì tòa án phán rằng vô tội! 

Ám  sát  Tổng  thống  mà  vô  tội  thì  chẳng  phải  là  cổ  võ  cho  ngƣời 

khác phạm pháp sao? Chẳng phải là cổ võ ngƣời ta khinh thƣờng 

pháp  luật  sao?  Tôi  thật  chẳng  hiểu  nổi!  Song  tóm  lại,  đó  là  một 

chuyện hết sức khác thƣờng. Nếu hung thủ không bị trừng phạt 

vì y có bịnh thần kinh, thì cũng không nên phóng thích để y đƣợc 

tiêu  dao,  tự  do  nhƣ  hiện  tại.  Nay  thì  y  mặc  nhiên  đƣợc  phóng 

thích và vô tội, nhƣ thế không phải là kỳ quái sao? 

Lại nữa, trong thời gian gần đây ở Cựu Kim Sơn có hơn ba trăm 

ngàn ngƣời đồng tính luyến ái biểu tình thị uy. Những ngƣời đó 

già,  trẻ,  lớn,  bé  đều  là  thứ  yêu  ma  quỷ  quái  xuất  hiện  phá  rối, 

khiến  ngƣời  ta  điên  đảo,  hồ  đồ,  lấy  đúng  làm  sai,  lấy  sai  làm 

đúng,  lấy  đen  làm  trắng,  lấy  trắng  làm  đen.  Các  vị  thấy  bọn  họ 

120 

giống  nhƣ  ngƣời,  nhƣng  thực  ra  họ  là  thứ  yêu  ma  quỷ  quái  tới 

thế giới này để nhiễu loạn trật tự bình thƣờng của xã hội. Ðã vậy, 

những  kẻ  không  có  tri  thức  còn  cho  hành  động  của  họ  là  hợp 

pháp  nữa.  Các  vị  coi,  có  thật  đáng  thƣơng  xót  chăng?  Thật  là 

loạn đến cực điểm! 

Thời  đại  này  thật  là  đáng  thƣơng  cảm  vậy!  Ðối  với  những  kẻ 

không  có  tri  thức  thì  cố  nhiên  chẳng  hiểu  đƣợc  chuyện  này. 

Nhƣng nếu các vị có lòng vì chính nghĩa, thì nhất định các vị sẽ 

đau khổ đến phải khóc lên và tuyệt thực ba ngày vậy! 



33. HIỆU LỊNH NHÂN NGÀY QUỐC KHÁNH NƢỚC MỸ 

(Vạn Phật Thành trƣa ngày 4 tháng 7 năm 1982) 

Hôm nay là Ngày Quốc Khánh của nƣớc Mỹ, kỷ niệm ngày kiến 

quốc. Ðất nƣớc có ngày kỷ niệm thì con ngƣời cũng có ngày kỷ 

niệm. 

Thế  nào  là  ngày  kỷ  niệm  của  mỗi  ngƣời?  Tức  là  khi  chân  chính 

làm ngƣời Phật tử. Mình nhớ lại xem đối với Phật Giáo mình đã 

làm đƣợc gì rồi? Mình đã có cống hiến nhiều ít? Rằng Phật Giáo 

hộ trì mình hay là mình hộ trì Phật Giáo? Nếu nhƣ Phật Giáo hộ 

trì mình, thì mình phải làm gì để báo đáp ân Phật? Nếu nhƣ mình 

hộ  trì  Phật  Giáo,  thì  mình  phải  hỏi  coi  mình  đã  ra  sức  ra  lực  tới 

đâu rồi? Trong tâm có còn những thứ cặn bã hay chăng? Rằng 

đầu óc, tƣ tƣởng mình có còn vẩn đục hay không? Rằng mình đã 

làm gì để bảo vệ Phật Giáo? Xét rõ những vấn đề đó rồi thì hãy 

coi  thử  mình  có  thật  là  tín  đồ  chân  chính  của  Phật  Giáo  hay 

không? Rằng mình có chân chính ủng hộ Phật Giáo hay chăng? 

121 

Vạn  Phật  Thành  là  đạo  tràng  căn  bản  để  kiến  lập  Phật  Giáo  ở 

Tây phƣơng, là chỗ bắt nguồn của Phật Giáo thế giới, và cũng là 

chỗ  trở  về  của  Phật  Giáo  thế  giới.  Không  những  thế,  Vạn  Phật 

Thành  còn  là  nơi  trở  về  của  tất  cả  các  tôn  giáo  khác  nữa.  Bất 

luận tôn giáo nào tới Vạn Phật Thành nghiên cứu Phật Học cũng 

đều đƣợc hoan nghinh! 

Vạn Phật Thành là của tất cả mọi ngƣời, là của tất cả chƣ vị Bồ 

Tát, của tất cả chƣ vị Hiền Thánh Tăng, A La Hán, Bích Chi Phật. 

Vạn Phật Thành là của mọi thiện nam tín nữ. Nếu là một phần tử 

của Phật Giáo thì nhất định phải ủng hộ và không để cho ai phá 

hoại Vạn Phật Thành đƣợc! 

Trong  quá  khứ,  ngài  Hộ  Pháp  Vi  Ðà  với  ngài  Già  Lam  chỉ  đứng 

bên ngoài quan sát Vạn Phật Thành, coi thử tôi là một kẻ chẳng 

có tài cán gì làm thế nào mà kiến lập đạo tràng. Các ngài không 

biết rằng đạo tràng có thể kiến lập đƣợc hay chăng. 

Nay  thì  tôi  phải  nói  với  ngài  Hộ  Pháp  Vi  Ðà  và  ngài  Bồ  Tát  Già 

Lam  rằng  các  ngài  không  thể  khoanh  tay  đứng  nhìn  đƣợc  nữa; 

các ngài phải tận lực hộ pháp, tận lực làm tròn trách nhiệm ủng 

hộ Vạn Phật Thành! 

Có Vạn Phật Thành thì có Phật Giáo; nếu Vạn Phật Thành bị tiêu 

diệt thì Phật Giáo cũng chẳng còn! Phật Giáo  Ấ châu đã sinh ra 

ung thƣ rồi, khó thể trị lành đƣợc. Còn ở Mỹ, Phật Giáo đang bắt 

đầu sinh trƣởng nên mọi thứ đều cần phải dùng Chánh Pháp! 

Các ngài Hộ Pháp Vi Ðà và Già Lam! Ở nơi đạo tràng của Chánh 

Pháp  mà  các  ngài  không  tận  tâm  kiệt  lực  ủng  hộ,  thì  các  ngài 

không xứng đáng gọi là Hộ Pháp Vi Ðà, cũng không đủ tƣ cách 

122 

làm  ngài  Già  Lam,  bởi  vì  những  điều  các  ngài  đã  làm  và  những 

nguyện các ngài đã phát khi xƣa hoàn toàn mâu thuẫn nhau! 

Do đó, bây giờ tôi nói rõ cho hai ngài biết rằng Vạn Phật Thành 

đã đƣợc kiến lập; các ngài phải mau mau đảm nhận trách nhiệm 

hộ  trì  Chánh  Pháp.  Phàm  là  thiên  ma,  ngoại  đạo,  yêu  tinh,  quỷ 

quái, các ngài không đƣợc để cho chúng tới nhiễu loạn Vạn Phật 

Thành!  Ma  quỷ  lại  cũng  đƣợc,  song  chúng  không  thể  làm  sóng 

làm gió, không đƣợc phá loạn quy củ của Vạn Phật Thành. Trong 

mƣời  Pháp  Giới  thì  Phật  ở  đây  trụ  trì  đạo  tràng;  còn  chín  Pháp 

Giới khác, bao quát tất cả các loại thiên ma ngoại đạo, đều phải 

ủng hộ Vạn Phật Thành. 

Từ đây về sau, không ai đƣợc phép ở Vạn Phật Thành mà chẳng 

giữ  quy  củ.  Mọi ngƣời  ở  đây  phải  hết  sức  giữ  gìn  giới  luật.  Bọn 

thiên  ma,  ngoại  đạo  mà  tới  đây  tối  thiểu  cũng  không  đƣợc  sát 

sinh, không đƣợc trộm cắp, không đƣợc tà dâm, không đƣợc nói 

láo,  cũng  không  đƣợc  uống  rƣợu,  hút  thuốc.  Bất  luận  là  ngƣời 

xuất gia, là kẻ tại gia, là ngƣời, là quỷ, là tiên, hay là súc sinh, đều 

phải nghiêm chỉnh tuân theo quy củ của Vạn Phật Thành, không 

đƣợc giải đãi! 



34. MA VƢƠNG CŨNG PHẢI GIỮ QUY CỦ 

(Vạn Phật Thành tối ngày 4 tháng 7 năm 1982) 

Vạn Phật Thành là thành phố quang minh của thế giới. Vì quang 

minh  nên  ma  vƣơng  vô  cùng  sợ  hãi.  Lúc  bắt  đầu  kiến  lập  Vạn 

Phật Thành, ma vƣơng và quyến thuộc trong Tam thiên Ðại thiên 

Thế giới đều sợ hãi, run rẩy. Bọn chúng muốn dùng mọi phƣơng 

123 

pháp  gây  mâu  thuẫn  để  phá  hoại  Vạn  Phật  Thành.  Phải  chăng 

những  ngƣời  ở  trong  Vạn  Phật  Thành  đối  nghịch  lại  với  chúng? 

Không  phải  đâu!  Chúng  ta  luôn  luôn  đề  cao  cảnh  giác  mà  tu 

hành! 

Tu hành thì cần dùng định lực "nhƣ nhƣ bất động" để chế phục, 

và  dùng  trí  huệ  "liễu  liễu  thƣờng  minh"  để  giáo  hóa  ma  quân 

trong Tam thiên Ðại thiên Thế giới. Ðƣơng nhiên ma quân không 

nhất  định  nghe  lời  giáo  hóa,  song  mình  dùng  phƣơng  tiện  thiện 

xảo để cảm hóa, làm cho chúng vui vẻ mà quy y Tam Bảo, phát 

tâm đại Bồ Ðề. Ðó là trách nhiệm của mỗi ngƣời trong Vạn Phật 

Thành. 

Trong quá khứ, ngài Vi Ðà và Bồ Tát Già Lam thƣờng đứng ngoài 

mà  nhìn  Vạn  Phật  Thành,  coi  thử  chùa  có  vƣơn  lên  nổi  chăng. 

Song Vạn Phật Thành giờ này đã đƣợc kiến lập, quy củ định đặt 

rõ  ràng;  cho  nên,  Hộ  Pháp  Vi  Ðà  và  Bồ  Tát  Già  Lam,  các  ngài 

không  thể  thờ  ơ  đƣợc  nữa!  Không  thể  bỏ  lơ  trách  nhiệm  của 

mình để bọn ma vƣơng thừa cơ phá phách. Bồ Tát Hộ Pháp Vi 

Ðà xƣa kia đã từng phát nguyện hộ trì đạo tràng của Phật Giáo; 

Bồ  Tát  Già  Lam  cũng  có  phát  nguyện  sâu  rộng  hộ  trì  tất  cả  các 

đạo tràng. Thế nên, hiện tại các ngài đừng có thờ ơ, mà cần phải 

tinh tấn tuần thủ Vạn Phật Thành, đừng để cho ma vƣơng có cơ 

hội. 

Hôm nay là Ngày Quốc Khánh của nƣớc Mỹ và cũng là ngày kỷ 

niệm  thành  lập  Vạn  Phật  Thành;  mọi  ngƣời  ai  ai  cũng  phải  giữ 

giới luật, ủng hộ Vạn Phật Thành. Những kẻ hộ Pháp nhƣ là các 

vị  trời  cũng  không  đƣợc  "tọa  thủ  bàng  quan,"  mà  cần  đặc  biệt 

phát  tâm  đại  Bồ  Ðề  ủng  hộ  Ðạo  tràng  Hoa  Nghiêm  này;  bởi  vì 

Vạn Phật Thành là cảnh giới của Hoa Nghiêm, tuyên dƣơng Ðại 

124 

Pháp  Hoa  Nghiêm,  giáo  hóa  tất  cả  ma  quân  ở  trong  Tam  thiên 

Ðại  thiên  Thế  giới.  Trong  quá  khứ,  ma  vƣơng  thƣờng  tới  Vạn 

Phật  Thành  để  nhiễu  loạn  và  thƣờng  hay  phá  hoại  quy  củ  của 

Vạn  Phật  Thành,  song  bắt  đầu  từ  ngày  hôm  nay  chúng  ta  phải 

đem  quy  củ  đó  mà  kiến  lập,  làm  Chánh  Pháp  càng  ngày  càng 

sáng soi rực rỡ! 



35. THIÊN HẠ BỔN VÔ SỰ, DUNG NHÂN TỰ NHIỄU CHI 

(Trên đời vốn chẳng có chuyện gì, 

chỉ do ngƣời ngu tự đặt chuyện) 

Mình  nghĩ  rằng  mình  làm  đƣợc  chuyện  tốt,  kỳ  thật  chuyện  đó 

không  nhất  định  là  tốt.  Bởi  vì  sao?  Bởi  vì  chủng  tử  của  mình 

không trong sạch. Khi mình đem lòng tham ra làm việc thì chủng 

tử  không  trong  sạch,  đem  lòng  háo  thắng  ra  làm  việc  thì cái  hạt 

giống cũng bất tịnh. 

Nhƣ vậy thì phải làm sao? Phải "hành sở vô sự," nghĩa là làm cái 

chuyện không có gì cả. Làm chuyện gì thì phải coi chuyện đó nhƣ 

là  bổn  phận  của  mình,  đừng  hƣớng  ngoại  mà  truy  cầu,  đừng  vì 

có sự cầu cạnh mà làm. Hàng ngày điều gì mình làm phải coi nhƣ 

là "hành sở vô sự"; cho nên nói rằng: 

 "Bổn lai vô nhất vật,Hà xứ nhạ trần ai?"  

 (Xưa nay chẳng có vật, ở đâu dính bụi bặm?) 

Hoặc nói: 

 "Kiến sự tỉnh sự xuất thế gian,  

125 

 Kiến sự mê sự đọa trầm luân.  

Nghĩa rằng: 

 "Thấy việc, tỉnh ngộ: vượt trần gian,  

 Thấy việc, si mê: đọa luân hồi."  

Con ngƣời ở trên đời thì đầy vọng tƣởng điên đảo, không dễ mà 

trừ  khử  đƣợc.  Nếu  nhƣ  trừ  đặng  thì  "viễn  ly  điên  đảo  mộng 

tƣởng" rồi, chứng đắc "cứu cánh Niết Bàn" rồi! 

"Không" cũng chẳng phải là không, "sắc" cũng chẳng phải là sắc, 

thì đó là "bổn địa phong quang," là nhà mình ở quê xƣa. Nhƣng 

vì  chúng  ta  ngƣời  nào  cũng  quay  lƣng  lại  với  giác  ngộ  mà  hợp 

với trần lao bụi bặm, không biết đƣợc mảnh đất cố hữu của mình 

cho nên điên đảo, chạy bên đông dông bên tây, cầu danh tìm lợi. 

Chừng khi mình  đã đƣợc danh đƣợc lợi rồi thì ôi thôi!  Tiếc thay 

mình đã gần xuống lỗ rồi! 

Cho  nên,  nếu  chẳng  phải  là  "thiên  hạ  bổn  vô  sự,  dung  nhân  tự 

nhiễu chi" thì còn là gì nữa? Trên đời vốn chẳng có chuyện gì, chỉ 

do ngƣời ngu tự đặt chuyện mà thôi. 



36. VÌ NỀN GIÁO DỤC MÀ LÀM CHUYỆN GIÁO DỤC 

(Vạn Phật Thành ngày 27 tháng 8 năm 1982) 

Tại Vạn Phật Thành, những điều mà chúng ta làm ở đây cùng với 

ngƣời ngoài đời hoàn toàn khác biệt. Ví dụ nhƣ hiện tại có trƣờng 

tiểu học, trung học, đại học, nhƣng đều miễn phí. 

126 

Vì sao nhƣ vậy? Bởi vì hiện nay có rất nhiều trƣờng học không 

chú trọng đến giáo dục, chỉ biết làm sao thu học phí, biến trƣờng 

học  thành  nơi  buôn  bán  học  thức.  Học  sinh  tới  học  thì  chúng  ta 

phải  dạy  sao  cho  chúng  đừng  bị  tƣ  tƣởng  tham  lợi  làm  mờ  tâm 

trí, đừng  chú  trọng  đến  tiền.  Ngƣời  xƣa  đi  học  là  muốn  sáng  tỏ 

đạo lý; hiện tại ngƣời đi học chỉ vì ham danh lợi, làm thế nào để 

đƣợc  nổi  danh,  để  có  lợi  nhiều.  Ðó  là  vì  sao?  Là  bởi  phƣơng 

pháp giáo dục ở trƣờng học sai lầm, rồi hậu quả là thế giới càng 

ngày càng suy sụp, đọa lạc. 

Thế  giới  hiện  tại  có  hai  loại  yêu  quái  xuất  hiện  nuốt  chửng  con 

ngƣời. Tuy bị nuốt chửng nhƣng ta không hề hay biết. Có kẻ nghĩ 

rằng:  "Ồ!  Hai  con  yêu  quái  đó  tôi  đã  biết  rồi,  tức  là  đầu  đạn 

nguyên  tử  với  đầu  đạn  khinh  khí  hay  tia  laser,  tia  X  chớ  gì?" 

Chẳng phải đâu! Những thứ đó chƣa cao siêu bằng loại yêu quái 

mà tôi nói! Hai loại yêu quái tôi nói đây tức là computer và Tivi. 

Computer, tiếng Trung Hoa gọi là điện não, bởi là "não" cho nên 

nó  đoạt  mất  trí  huệ  của  con  ngƣời.  Tivi,  tiếng  Trung  Hoa  gọi  là 

điện thị, chữ "thị" nghĩa là thấy, do đó nó cƣớp mất khả năng thấy 

của mình. Có ngƣời hỏi rằng: "Hằng ngày tôi coi Tivi tại sao mắt 

tôi chƣa bị đui?" Ðui tức là mình không còn nhận thức đƣợc chân 

lý nữa! Mình đã mê, lại chồng chất thêm mê, đã mù lại bị kẻ mù 

dẫn đƣờng. Do vậy hiện tại những kẻ giết ngƣời, cƣớp của, phá 

hoại, làm đủ chuyện  xấu xa đều  do học nơi Tivi mà ra cả. Song 

ngƣời ta không biết điều đó, còn cho rằng Tivi v.v... là sản phẩm 

tối tân của thời đại tiến bộ. Kỳ thật, các vị không biết tai hại giết 

ngƣời của nó. 

Hiện tại còn có một loại yêu quái thứ ba xuất hiện nữa. Ðó là gì? 

Ðó  là  ngƣời  máy  (robot).  Robot  sẽ  đoạt  mất  công  việc  của  con 

127 

ngƣời, khiến con ngƣời trong tƣơng lai không biết còn làm đƣợc 

gì nữa? Nếu con ngƣời mà vô ích thì sẽ thành phế nhân. 

Bởi vậy ở Vạn Phật Thành nếu mình biết đƣợc một chút, thì làm 

một  chút,  chứ  không  buôn  bán  chữ  nghĩa.  Chúng  ta  cần  phải 

chơn chính giáo dục trẻ em, dạy chúng hiểu làm sao hiếu thuận 

với cha mẹ, trung thành với quốc gia; biết hạ mình để tiếp ngƣời, 

có tƣ tƣởng nhân, nghĩa, đạo đức. Phải chăng tƣ tƣởng này thật 

là ngây thơ? Song các vị thử nghĩ có phƣơng pháp nào tốt hơn 

để cải biến tai ƣơng trên thế giới này? 

Muốn cải biến tai ƣơng trên thế giới thì chỉ có trung, hiếu, nhân, 

nghĩa,  đạo  đức  mới  cứu  đƣợc  lòng  ngƣời  đã  chìm  đắm,  mới 

hàng  phục  đƣợc  yêu  ma.  Cho  nên  ở  đây  các  trƣờng  tiểu  học, 

trung học hay đại học đều miễn phí cả. Do đó, nơi điểm này thôi, 

các  vị  phải  đặc  biệt  thấu  hiểu  rằng  đây  không  phải  chỉ  làm  việc 

lấy lệ hay làm vì lợi lộc nhƣ các chỗ khác. 

Lại  còn  một  nguyên  nhân  nữa:  lúc  tôi  còn  trẻ  thì  tôi  học  không 

nhiều. Ðối với nền học vấn phổ thông thời đại tôi không giỏi cho 

lắm. Nên tôi chỉ muốn tạo cơ hội và điều kiện tốt cho những thanh 

niên trẻ để họ huân đúc nền đạo đức, nhân, nghĩa; khiến tƣơng 

lai họ trở thành bậc lƣơng tài hữu dụng cho quốc gia, trụ cột cho 

xã hội. 



37. NHÂN ÁC LỚN NHẤT LÀ SÁT SINH, ĂN THỊT 

(Vạn Phật Thành ngày 29 tháng 8 năm 1982) 

Mỗi  ngƣời  đều  có  nhân  quả  báo  ứng  của  riêng  mình.  Hễ  tạo 

nghiệp gì thì chịu quả báo đó. Không những chỉ có loài ngƣời là 

128 

phải chịu quả báo mà tất cả chúng sanh cũng vậy; tạo nghiệp từ 

xƣa, ngày nay gặt quả. Ðiều đó không dễ hiểu đâu. Ví nhƣ bị đọa 

làm  súc  sinh  hoặc  ở  nơi  ác  đạo  thì  rất  khó  khôi  phục  lại  thân 

ngƣời; nên nói rằng: 

 Nhất thất nhân thân,  

 Vạn kiếp nan phục.  

Nghiã là: 

 Thân người mất rồi,  

 Vạn kiếp khó tìm.  

Trên thế gian, có hai loại nhân: một là nhân thiện, hai là nhân ác. 

Khi mình trồng nhân thiện thì gặt quả thiện, khi trồng nhân ác thì 

gặt quả ác. 

Ngƣời  trồng  nhân  thiện  đi  đâu  cũng  biết  "khắc  kỷ  phục  lễ"  (tự 

ghép  mình  theo  lễ  nghĩa),  "khuất  kỷ  đãi  nhân"  (hạ  mình  mà  đối 

đãi  với  ngƣời); lúc  nào  cũng  không  chiếm  đoạt  tiện  nghi  của  kẻ 

khác,  luôn  luôn  sẵn  sàng  chịu  thua  thiệt.  Hễ  ai  gặp  điều  gì  khó 

khăn  thì  mình  lập  tức  giúp  đỡ.  Lúc  nào  cũng  có  chí  làm  điều 

thiện,  lập  công  tu  đức,  chứ  không  phải  nhƣ  kẻ  chỉ  biết  lợi  cho 

mình mà không  nghĩ tới lợi ích của kẻ khác. Khi  công đức thiện 

của  mình  đầy  đủ  thì  tự  nhiên  mình  sẽ  thăng  tiến,  cho  nên  nói: 

"Chủng thiện nhân, Kết thiện quả." Từ nơi loài ngƣời mình có thể 

thăng lên cõi trời, rồi từ cõi trời có thể thăng lên cõi A La Hán, cõi 

Bích  Chi  Phật,  cõi  Bồ  Tát,  từng  bƣớc  từng  bƣớc  mà  thăng  tiến. 

Ðó  là  khí  thế  hết  sức  hƣng  thạnh.  Hễ  tạo  công  đức  gì  thì  nhất 

định có đƣợc quả báo nấy, công đức không bao giờ mất đặng. 

129 

Thế nào là trồng nhân ác thì tƣơng lai sẽ gặt quả xấu? Tức là nếu 

mình tạo ra oan nghiệt, phạm đủ thứ lỗi lầm, thì tƣơng lai sẽ thọ 

quả báo của địa ngục, ngạ quỷ, súc sinh. Ai bảo mình làm nhân 

ác  nhƣ  vậy?  Chẳng  có  ai  bảo  cả  mà  tự  mình  tạo  lấy.  Có  câu 

rằng:  Tự  tác  nghiệt,  Bất  khả  hoạt.  (Tự  mình  tạo  ra  điều  oan 

nghiệt,  không  ai  có  thể  tha  thứ  cho  mình  đƣợc.)  Trồng  nhân  ác 

thì sẽ đọa vào ba ác đạo. Tóm lại, làm điều thiện thì đƣợc thăng 

lên, mà làm điều ác thì bị đọa xuống. Do đó, mọi thế giới đều do 

mình tạo ra, tự mình phải làm chủ, đừng ỷ lại vào kẻ khác. 

Song, cái nhân ác lớn nhất là gì? Tức là sát sinh! Con ngƣời nếu 

phạm  Ngũ  Giới  (sát,  đạo,  dâm,  vọng,  tửu)  thì  sẽ  rất  dễ  đọa  vào 

ba  ác  đạo  và  cũng  rất  dễ  thành  kẻ  đầy  dẫy  tri  kiến  sai  lầm,  tà 

vọng,  không  tin  Phật  Pháp,  không  kính  Tam  Bảo.  Ðọa  vào  ba 

đƣờng ác rồi thì khổ không cách gì nói đƣợc. 

Tội lỗi lớn nhất mà mình đã phạm là gì? Tức là sát sinh, ăn thịt. 

Nếu bạn ăn thịt của ngƣời thì sau đó ngƣời sẽ ăn thịt của bạn lại. 

Hỗ tƣơng ăn thịt lẫn nhau, hỗ tƣơng chém giết, rồi hỗ tƣơng đọa 

lạc.  Một  khi  đã  đọa  lạc  thì  khó  mà  tiến  lên  đƣợc,  đó  là  điều  hết 

sức nguy hiểm, là đi vào "hiểm lộ" vậy. Có câu rằng: 

 "Tam Giới vô an,  

 Do như hỏa trạch."  

Nghĩa là: 

 "Ba cõi không an,  

 Giống như nhà lửa."  

130 

Ðáng tiếc là tuy nhà cháy mà ngƣời ở trong đó vẫn thản nhiên coi 

thƣờng! 

Ngày  hôm  nay  cử  hành  pháp  hội  Vu  Lan,  các  vị  thử  nghĩ  xem: 

Chúng  ta  và  Tôn  giả  Mục  Kiền  Liên,  ai  là  ngƣời  có  đạo  đức  tu 

hành cao hơn? Tuy công đức của Ngài cao nhƣ vậy mà còn phải 

thỉnh Phật siêu độ mẹ Ngài; sau đó Phật đặt ra Pháp hội Vu Lan 

để siêu độ cho cha mẹ, tổ tiên trong bảy đời. Ðem mình so sánh 

với  ngài  Mục  Kiền  Liên  thì  mình  không  thể  nào  bì  đƣợc.  Song 

phụ mẫu, tổ tiên của mình thật là đang chờ mình cầu xin siêu độ 

cho  họ  đó.  Bởi  vậy  chúng  ta  đừng  lãng  phí  thời  gian,  và  đừng 

quên  bổn  phận  làm  ngƣời.  Một  khi  mất  thân  này  thì  có  hối  hận 

cũng đã quá trễ! 



38. ÐÔN PHẨM LẬP ÐỨC 

(Vạn Phật Thành ngày 10 tháng 10 năm 1982) 

Ngƣời học Phật cần phải làm cho Phật Giáo ngày một phát triển 

sáng lạng, đừng để Phật  Giáo ngày  một suy thoái. Làm thế nào 

để càng ngày càng phát triển sáng lạng? Ðầu tiên phải bồi dƣỡng 

phẩm cách cho ƣu tú, lấy đó làm nền tảng tốt. Khi có nền móng 

vững  vàng  thì  tòa  lâu  đài  xây  lên  không  thể  sụp  đổ.  Không  thể 

xây  một  tòa  cao  ốc  từ  một  nền  móng  không  kiên  cố  đƣợc.  Trên 

phƣơng  diện  tu  hành  thì  cần  phải  có căn  bản  vững  vàng,  trƣớc 

tiên cần phải "đôn phẩm lập đức." 

Thế nào gọi là "đôn phẩm"? Tức là làm cho phẩm hạnh đƣợc đôn 

hậu.  Thế  nào  là  đôn  hậu?  Tức  là  tính  tình  đừng  có  khắc  nghiệt, 

đừng  có  nhỏ  nhen,  đừng  có  hiểm  trá  quanh  co.  Nói  một  cách 

131 

khác  thì  tâm  lƣợng  phải  rộng  lớn  nhƣ  hƣ  không,  bao  trùm  cả 

Pháp  Giới,  không  có  gì  mà không  bao  phủ  hay  không  dung  nạp 

đặng! 

Các vị thử nghĩ coi, hƣ không nào phải chỉ dung nạp những thứ 

tốt  đẹp  thôi,  nó  sẵn  sàng  bao  nạp  cả  khí  ô  nhiễm,  bẩn  nhơ. 

Chúng ta cũng vậy: Mình phải có tâm lƣợng rộng lớn, dung nạp 

mọi  thứ  trong  hằng  hà  sa  số  thế  giới,  nào  là  Tam  Giáo,  nào  là 

Cửu Lƣu, tất cả mọi hình sắc, vạn vật, tốt xấu, thiện ác đều phải 

dung  nạp  hết.  Ðó  chính  là  làm  cho  phẩm  hạnh  đôn  hậu,  là  bồi 

đắp cho đức hạnh của chính mình. 

Mình  cần  phải  nhún  nhƣờng  mà  tiếp  đãi  ngƣời  khác,  luôn  luôn 

nhận  rằng  mình  có  lỗi  lầm  và  tiếp  thọ  sự  khuyến  khích,  chỉ  bày 

của  kẻ  khác.  Lúc  nào  cũng  tìm  cách  sửa  đổi  cho  tốt  hơn,  đừng 

nên  chấp  ngã,  đừng  nên  có  ngã  tƣớng,  không  nên  coi  cái  "tôi" 

này  là  to  lớn,  quan  trọng.  Ðó  chính  là  "đôn  phẩm  lập  đức,"  làm 

cho  cái  nền  tảng  của  bản  thân  đƣợc  vững  vàng.  Nếu  làm  đƣợc 

vậy thì nhất định Phật Giáo sẽ phát triển, sáng lạng! 



39. ÐẠO 

(Vạn Phật Thành ngày 10 tháng 10 năm 1982) 

Cá  ở  trong  nƣớc  mà  không  biết  đang  ở  trong  nƣớc.  Con  ngƣời 

sống  ở  trong  không  khí  nhƣng  không  thấy  đƣợc  không  khí.  Tuy 

nhìn  mà  chẳng  thấy,  nhƣng  không  thể  nói  không  có  không  khí. 

Không khí tuy không có hình tƣớng nhƣng chẳng phải là không 

có không khí. 

132 

Cá sinh trong nƣớc, nó nhìn mà chẳng thấy nƣớc; song một khi 

cá ra khỏi nƣớc thì nó không thể sống đƣợc. Con ngƣời nhờ vào 

không khí mà sinh tồn; tuy ăn không khí không làm mình no, song 

mình  cần  không  khí  để  sinh  tồn.  Vạn  vật  sẽ  chết  vì  thiếu  không 

khí. 

Nhân gian thì có không khí; ở trên trời cũng có một loại Thần khí, 

Thần  tánh;  ở  nơi  Phật  thì  có  Phật  tánh.  Phật  tánh  và  Thần  tánh 

tuy  không  thể  thấy  đƣợc,  song  cảnh  giới  của  Thánh  nhân  thì 

không thể không có. Nếu không có Thần khí thì chƣ thần sẽ đọa 

lạc.  Nếu  không  có  Phật  tánh  thì  cũng  không  có  Phật.  Ðó  thật  là 

cảnh giới vô cùng kỳ diệu. 

"Tu  hành"  tức  là  tu  Ðại  Ðạo  vô  hình,  tu  Ðại  Ðạo  vô  tình,  tu  Ðại 

Ðạo  vô  danh.  Cho  nên  Thái  Thƣợng  Lão  Quân  có  nói  trong 

Thanh Tịnh Kinh rằng: 

 "Ðại Ðạo vô hình, sinh dục thiên địa.  

 Ðại Ðạo vô tình, vận hành nhật nguyệt.  

 Ðại Ðạo vô danh, trưởng dưỡng vạn vật.  

 Ngô bất tri kỳ danh, cưỡng danh vi Ðạo."  

Nghiã là: 

 "Ðại Ðạo chẳng có hình dáng, nhưng sinh ra trời đất.  

 Ðại Ðạo chẳng có tình cảm, song xoay vần nhật nguyệt 

 Ðại Ðạo chẳng có tên tuổi, song nuôi dưỡng vạn vật.  

 Ta chẳng biết tên là gì, đành gọi là Ðạo vậy."  

133 

Chữ  "Ðạo"  này,  theo  chữ  Hán  thì  trên  đầu  có  hai  chấm,  tức  là 

điểm âm và điểm dƣơng; lại cũng từ chữ "nhân", nghiã là ngƣời, 

mà  biến  hóa  ra,  hai  điểm  này  là  chữ  "nhân"  viết  lộn  ngƣợc.  Tu 

Ðạo  có  nghĩa  là  phải  lộn  ngƣợc  trở  lại,  là  đi  ngƣợc  dòng  nƣớc 

chứ  không  phải  đi  thuận  theo  dòng  nƣớc.  Ði  thuận  theo  dòng 

nƣớc  tức  là  sinh  tử,  mà  đi  ngƣợc  dòng  nƣớc  tức  là  Niết  Bàn! 

Chữ  "nghịch",  nghĩa  là  ngƣợc,  phía  trên  cũng  có  hai  chấm,  đó 

cũng  là  do  chữ  "nhân"  mà  ra.  Cho  nên  muốn  thuận  thì  thuận, 

muốn ngƣợc thì ngƣợc. Ởấ phía dƣới hai chấm trong chữ "Ðạo" 

thì  có  một  lằn  ngang,  tức  là  chữ  "nhất".  Chữ  "nhân"  này  phân 

chia ra thành một âm một dƣơng; "thiên âm, thiên dƣơng" thì gọi 

là  "Cực"  ("thiên"  nghĩa  là  thiên  lệch,  khi  âm  thiên  lệch  hay  khi 

dƣơng thiên lệch thì đến chỗ cùng cực). 

Còn Ðạo ngƣời thì ở chỗ nào? Từ nơi chữ "nhất" này, tức là số 

một (1) mà tìm. Một (1) là bản thể của các số. Một này từ đâu mà 

có? Một này từ nơi số không (0) mà ra. Ðã "không" thì chẳng có 

trong cũng chẳng có ngoài, không bắt đầu cũng không kết thúc, 

quét  sạch  tất  cả  các  pháp,  lìa  bỏ  tất  cả  các  tƣớng;  phóng  ra  thì 

bao quát mọi thứ, cuộn lại thì ẩn tàng chẳng thấy. Tất cả vạn vật 

bắt đầu từ "số không" này mà ra. Cho tới sông núi, đất đai, phòng 

ốc nhà cửa, sâm la vạn tƣợng đều từ nơi "số không" này mà bắt 

đầu. 

Nói  một  cách  rõ  ràng  hơn  thì  "số  không"  này  chính  là  bản  hữu 

Phật  tánh,  là  Ðại  Quang  Minh  Tạng  rực  rỡ  sáng  ngời,  nếu  thâu 

nhỏ  lại  thì  nhỏ  hơn  hạt  bụi,  nếu  biến  lớn  ra  thì  lớn  trùm  Pháp 

Giới. Cho nên lớn vô cùng mà nhỏ cũng vô cùng; chẳng có hạn 

lƣợng  nào  cả  chính  là  "số  không"  vậy.  Song,  con  ngƣời  không 

biết  giữ  gìn  quy  củ,  đem  "số  không"  này  mà  phá  vỡ  đi,  cho  nên 

134 

biến  thành  "số  một."  Do  đó  nếu  chỉ  có  "số  không"  mà  thôi  thì 

không  có  "số  một,"  cũng  chẳng  có  các  số  khác,  và  cũng  chẳng 

cần thiết phải có các số khác! 

Bởi vậy cho nên bản lai là hào quang sáng ngời rạng rỡ, sau đó 

thì  biến  thành  Một.  Một  này:  một  bên  tức  là  âm,  một  bên  tức  là 

dƣơng, có nghĩa là từ một âm một dƣơng mà sinh ra muôn vật. 

Con ngƣời tu Ðạo thì phải từ nơi số Một này mà bắt đầu. 

Trong chữ "Ðạo", ở dƣới nét chữ "nhất" thì có chữ "tự", bây giờ 

mình  phải  đi  kiếm  chữ  "tự."  Chữ  "tự",  nghiã  là  chính  mình,  gồm 

có dấu phết 

và chữ "mục" nghiã là con mắt; tức là phải dùng con mắt mà hồi 

quang phản chiếu, mà hƣớng vào bên trong, không phải chạy ra 

ngoài mà nhìn. Ðóng con mắt lại là chữ "tự", tức là chính mình. 

Bây  giờ,  nếu  thêm  chữ  "sƣớc"  ở  một  bên  nữa  thì  thành  ra  chữ 

"Ðạo", ý nói Ðạo là cần phải tu, bởi vì chữ "sƣớc" có nghĩa là đi, 

là bƣớc, là thực hành. 

Ông Hàn Dũ ở trong Tập Nguyên Ðạo có nói rằng: 

"Do thị nhi chí yên chi vị Ðạo." 

(Từ nơi này mà đi tới chỗ kia thì gọi là Ðạo.) 

"Ðạo"  có  nghĩa  là  đƣờng  đi,  cho  nên  tu  Ðạo  thì  cần  phải  cung 

hành thực tiễn, thật sự tu hành, phải nỗ lực và hết sức thành tâm. 

Nếu  mình  muốn  phản  bổn  hoàn  nguyên  thì  cần  phải  từ  nơi  "số 

một" này mà tu về"số không." 

135 

"Ðắc  nhất  vạn  sự  tất"  (đƣợc  Một,  mọi  sự  đều  xong).  Nếu  mình 

khôi phục lại đƣợc "số không" này, tức là mình có thể trở về với 

bản lai diện mục và có thể chuyển diệu Pháp Luân. 



40. CHÂN, THÀNH, HẰNG 

(Vạn Phật Thành ngày 22 tháng 10 năm 1982) 

Kẻ  tu  hành  không  đƣợc  đi  rao  bán,  quảng  cáo  hay  tuyên  truyền 

sự nghiệp tu hành của bản thân. Khi rao bán, quảng cáo chuyện 

tu của mình thì có thể bị ma quỷ phá rối! 

Có ngƣời tu thì đƣợc Phật tới hộ trì; có kẻ đƣợc Bồ Tát tới hộ trì, 

có kẻ đƣợc các vị A La Hán đến bảo vệ; có ngƣời đƣợc Trời ủng 

hộ; có ngƣời đƣợc quỷ thần hộ trì; có ngƣời thì đƣợc ngƣời đến 

hộ  trì;  nhƣng  có  kẻ  thì  đƣợc  yêu  ma  quỷ  quái  tới  hộ  trì.  Bởi 

những kẻ đó có tâm tà, cho nên ma quỷ mới lại làm bạn với họ. 

Hễ có sự hiểu sai thấy lầm, tà tri tà kiến thì mình sẽ phát sinh ra 

rất nhiều thứ ma quỷ; tức là cống cao, ngã mạn, cuồng ngạo. Nếu 

mình không biết khiêm nhƣờng, nhẫn nại, không biết tự nhận lỗi 

lầm, thì mình có thể gặp rất nhiều chƣớng ngại. 

Vì vậy hôm nay tôi muốn nói với các vị một phƣơng pháp tu hành 

chơn thật. Bí quyết của sự tu hành gồm có ba chữ: 

1.  Chân:  nghĩa  là  không  hƣ  ngụy,  không  giả  trá;  làm  chuyện  gì 

cũng hết sức chơn thật. 

2. Thành: nghĩa  là thành tâm, hết sức cung kính, hết sức thành 

khẩn, không lƣời biếng giải đãi, không làm qua loa lấy lệ. 

136 

3.  Hằng:  nghĩa  là  luôn  luôn  kiên  định,  hằng  thƣờng  bất  biến, 

không thay đổi. 

Phàm  mỗi  hành  động,  mỗi  lời  nói  đều  phải  có  tâm  chân,  thành, 

hằng. Làm việc gì mình cũng có ba cái tâm đó thì tƣơng lai nhất 

định sẽ thành tựu. 



41. LỜI KHUYẾN KHÍCH ÐẦU NĂM 

(Vạn Phật Thành ngày 10 tháng 2 năm 1983) 

Thời gian qua thật là mau. Giờ đây năm cũ đã hết và năm mới đã 

tới  mà  mình  chẳng  hay  biết.  Ðời  ngƣời  cũng  vậy,  từ  lúc  sinh  ra 

đến khi già rồi chết, mình cũng chẳng hay biết. Sinh, lão, bịnh, tử 

quay  cuồng  chóng  vánh  mà  con  ngƣời  thì  hồ  đồ  cứ  để  hết  năm 

này đến năm khác trôi qua. Nếu chẳng giác ngộ vấn đề sinh tử thì 

mình  sinh  ra  một  cách  hồ  đồ,  rồi  chết  đi  một  cách  hồ  đồ.  Sống 

nhƣ vậy còn có ý nghĩa gì? Hãy nhìn xem! Mỗi quốc gia, mỗi gia 

đình, mỗi cá nhân đều hƣớng về con đƣờng già, chết ấy; sinh ra 

trong hồ đồ, rồi chết đi trong hồ đồ! 

Sinh  tử  hồ  đồ  là  do  bị  vô  minh  che  lấp.  Vì  sao  có  vô  minh?  Vì 

"nhất niệm bất giác sinh tam tế" (do một niệm ngu tối mà sinh ra 

ba trạng thái vi tế của tâm thức là Nghiệp tƣớng, Hiện tƣớng và 

Chuyển  tƣớng).  Một  khi  ba  tƣớng  đã  phát  sinh  thì  biến  hóa  vô 

cùng  tận;  do  đó,  trong  cuộc  sống  của  mình  có  ngàn  vạn  trạng 

thái, đủ thứ nhân duyên. Nếu mình giác ngộ đƣợc trạng thái này 

thì  phải  mau  phát  tâm  Bồ  Ðề,  cầu  có  trí  huệ  để  thông  suốt  mọi 

sự. 

137 

Phật  là  đấng  vô  cùng  trí  huệ,  hết  sức  thông  đạt,  cho  nên  Ngài 

đƣợc  gọi  là  bậc  Ðại  Giác.  Chúng  ta  cần  phải  từ  nơi  chỗ  hồ  đồ, 

ngu  muội  mà  trở  về  chỗ  minh  bạch  sáng  suốt.  Trƣớc  tiên  cần 

phải tận lực quét sạch đi tất cả những thói hƣ, tật xấu, lỗi lầm; và 

lúc đó, trí huệ quang minh sẽ hiện tiền. 

Năm nay, Tết đến chúc các vị sinh tâm đại giác ngộ! Một ngày đã 

qua, Mạng cũng giảm dần, Nhƣ cá cạn nƣớc, Thử hỏi gì vui? Ðại 

chúng! Hãy siêng tinh tấn, Nhƣ đầu bị đốt, Luôn nhớ vô thƣờng, 

Chớ mặc buông lung! 



42. CÓ NÊN ÐỂ CHO TRẺ EM TỰ DO PHÁT TRIỂN 

CHĂNG? 

(Vạn Phật Thành ngày 20 tháng 3 năm 1983) 

 "Thiên địa chi đại,  

 Tứ hải chi khoan,  

 Vô kỳ bất hữu."  

Nghĩa là: 

 "Trời đất rộng lớn,  

 Bốn biển mênh mang,  

 Chuyện lạ đầy dẫy."  

Thế  giới  có  vô  số  những  chuyện  đặc  biệt,  kỳ  dị  mà  chúng  ta 

không thể tƣởng tƣợng nổi. Song chuyện gì cũng một phần là do 

trời tạo, một phần là do ngƣời tạo. Trời tạo mà ngƣời không làm 

gì cũng không thành công; ngƣời làm mà trời không tạo thì cũng 

138 

không có căn bản. Cho nên, trên đời chuyện gì cũng tƣơng đối, 

có thiện có ác, có âm có dƣơng, có đúng có sai, có tốt có xấu; đó 

là pháp đối đãi. 

Vì  là  pháp  đối  đãi,  nếu  ngƣời  biết  làm  thì  điều  xấu  có  thể  biến 

thành  điều  tốt,  nếu  ngƣời  không  biết  làm  thì  tốt  cũng  trở  thành 

xấu!  Cũng  vậy,  ngƣời  biết  dụng  công  thì  lúc  âm  khí  cực  thạnh 

cũng có thể biến hóa thành dƣơng khí, và lúc dƣơng khí hết sức 

cang cƣờng cũng có thể làm cho điều hòa. Âm thuộc về tĩnh, về 

nhu;  còn  dƣơng  thì  thuộc  về  động,  về  cƣơng;  cho  nên  điều  tốt 

điều xấu đều do con ngƣời làm ra. Cổ nhân nói: 

 "Cận chu giả xích,  

 Cận mặc giả hắc,  

 Nhiễm ư lam tắc lam,  

 Nhiễm ư hoàng tắc hoàng."  

Nghĩa là: 

 "Gần son thì đỏ,  

 Gần mực thì đen,  

 Nhuộm xanh thì xanh,  

 Nhuộm vàng thì vàng."  

Ở nƣớc Trung Hoa có một vị Á Thánh tên là Mạnh Tử. Lúc còn 

nhỏ, cha mất sớm, chỉ có mẹ nuôi dƣỡng Ngài. Lúc đầu, nhà của 

Ngài cạnh nhà ngƣời đồ tể. Vì còn nhỏ, tai nghe mắt thấy chuyện 

gì cũng dễ tiêm nhiễm, cho nên Ngài ngày ngày học cách ngƣời 

đồ tể thọc huyết trâu, dê. Mẹ của Ngài thấy vậy thì biết rằng nếu 

139 

để Ngài tự do phát triển thì tƣơng lai nhất định Ngài sẽ trở thành 

một tên đồ tể. Vì vậy bà lập tức dọn nhà đi, và dọn tới bên cạnh 

nghĩa địa. 

Bấy  giờ  Mạnh  Tử  lại  học  cách  ngƣời  coi  mộ:  quét  đất,  thắp 

nhang,  dâng  hoa,  cúng  tế  ngƣời  chết.  Mẹ  Ngài  lúc  đó  mới  nghĩ 

rằng:  "Không  xong  rồi!  Con  nít  mà  để  cho  phát  triển  tự  do  thì 

tƣơng lai con mình sẽ trở thành kẻ coi mộ chớ có lợi gì?" Bởi vậy 

lần  thứ  hai  bà  lại  dời  nhà  đi  nữa.  Lần  này,  bà  dọn  nhà  tới  bên 

cạnh trƣờng học. 

Ở  cạnh  trƣờng  học,  ngày  ngày  Mạnh  Tử  tận  tụy  bắt  chƣớc 

những  học  sinh  ở  đó:  lên  lớp  chào  thầy,  về  nhà  lễ  cha  mẹ.  Tuy 

nhà không có tiền, nhƣng Mạnh Tử ra sức học hành; đối với việc 

đọc  sách,  đi,  đứng,  lễ,  nghĩa,  ông  rất  thành  thạo.  Mẹ  Ngài  thấy 

nhƣ vậy bèn quyết định sẽ ở đó luôn vì hễ con của bà bắt chƣớc 

kẻ đọc sách thì tƣơng lai sẽ thành đạt. 

Nhƣng  không  lâu  thì  Mạnh  Tử  nổi  tính  phá  phách,  ngỗ  nghịch, 

không  còn  muốn  học  nữa.  Một  hôm,  mẹ  Ngài  đang  lúc  dệt  tơ, 

thấy con đi học mà bỏ ngang về nhà thì liền cắt khung cửi, khiến 

dây  tơ  dứt  làm  hai  đoạn.  Mạnh  Tử  thấy  vậy  liền  nghĩ  rằng: 

"Khung cửi đứt, không còn dệt đƣợc, tất sinh kế nhà mình sẽ khó 

khăn,  bởi  mọi  sinh  hoạt  hàng  ngày  đều  dựa  vào  nghề  dệt  vải 

này."  Cho  nên  Ngài  mới  hỏi  mẹ  rằng:  "Tại  sao  mẹ  lại  cắt  khung 

cửi nhƣ vậy?" 

Bà  trả  lời:  "Con  nay  chẳng  chịu  học  hành  thì  cũng  giống  nhƣ 

khung cửi không còn dệt đƣợc nữa vậy!" Mạnh Tử nghe xong hết 

sức  hổ  thẹn,  quyết  chí  dụng  công  học  hành.  Về  sau,  Ngài  trở 

thành một vị đại thánh nhân của Nho học. 

140 

Ởấ nƣớc Mỹ này, tôi không thể nói rằng tự do phát triển là hoàn 

toàn không đúng. Song, nếu tự do phát triển thái quá thì đó là một 

điều  sai  lầm.  Quan  niệm  này  nếu  tồn  tại  thì  sẽ  nuôi  dƣỡng  hậu 

hoạn. Trẻ con cũng giống nhƣ cây non đang độ lớn; nếu cây đâm 

chồi nảy nhánh loạn xạ tất cần phải cắt tỉa đi thì tƣơng lai cây mới 

mọc thẳng, cũng nhƣ trẻ con phải đƣợc dạy dỗ  chu đáo thì mới 

có thể trở nên trụ cột của quốc gia sau này! 

Nếu con trẻ có tật viết tay trái thì không thuận tiện cho lắm. Tay 

mặt thuộc về tánh nhu thuần, tay trái thuộc về tánh cƣơng cƣờng; 

tay mặt là âm, tay trái là dƣơng. Nếu trong nhà có con em viết tay 

trái thì tốt nhất nên sửa lại, để viết tay phải thì thuận hơn. Cũng 

giống  nhƣ  đi  nhiễu  Phật  thì  đi  từ  bên  phải  qua,  mọi  thứ  đều  từ 

bên tay phải mà bắt đầu, đó mới hợp với bản tánh, mới linh hoạt 

đƣợc.  Con  em  thuận  tay  trái  thì  tánh  tình  ít  nhiều  có  đặc  tính 

cƣơng cƣờng. 

Tôi đề nghị với các bậc làm cha mẹ rằng hễ con cái có điểm nào 

sai lầm thì nên cấp thời sửa đổi lỗi lầm của chúng. Ðể tự do phát 

triển  thì  tƣơng  lai  chúng  sẽ  biến  thành  "hippy,"  lƣu  manh,  du 

đãng. Khi đó chúng ta phải làm gì? Có câu: 

 "Dưỡng bất giáo phụ chi quá,  

 Giáo bất nghiêm sư chi đọa."  

Nghĩa là: 

 " Nuôi mà không dạy là lỗi của cha,  

 Dạy mà không nghiêm là thiếu sót của thầy."  

141 

Chẳng  lẽ  chúng  ta  không  cẩn  thận  ngăn  ngừa  sao?  Nếu  muốn 

nói đến chân chính tự do phát triển thì phải bỏ trẻ con vào núi cao 

rừng  hoang,  không  có  câu  thúc  gì  cả,  cho  chúng  tự  do  sinh  tồn 

giống  nhƣ  thảo  mộc  tự  nhiên  sinh  trƣởng  vậy.  Nếu  không  thì 

không thể đề cập tới "tự do phát triển" đƣợc. Nếu cho rằng chìu 

theo ý trẻ con muốn là tự do phát triển, thì đó là một quan niệm 

sai  lầm.  Trẻ  con  làm  đúng  thì  cổ  võ,  khích  lệ  để  cho  chúng  tiếp 

tục  làm;  nếu  chúng  làm  sai  thì  mình  phải  chấn  chỉnh  để  chúng 

tiến tới điều chánh, điều thiện. Ðể nhân loại tiếp tục sinh tồn trong 

xã  hội  này,  mình  phải  duy  trì  hành  động  có  trí  huệ;  không  thể 

dùng lầm danh từ "tự do phát triển" này đƣợc. 

Khi để trẻ con tự do phóng túng, thì trong tƣơng lai chúng sẽ biến 

thành những thanh thiếu niên hƣ hỏng, hết sức bạo ngƣợc, cang 

cƣờng. Chúng không thể thành ngƣời anh tuấn mà sẽ là những 

phần  tử  hƣ  hỏng  của  xã  hội.  Nếu  đất  nƣớc  thiếu  những  bậc 

lƣơng đống, anh tài thì hậu quả thật khó lƣờng đƣợc vậy! 



43. NGUY CƠ CỦA SỰ TIẾN BỘ KHOA HỌC, KỸ THUẬT 

(Vạn Phật Thành ngày 25 tháng 3 năm 1983) 

Nhân loại ai ai cũng "hƣớng ngoại truy cầu." Vì cầu ở ngoài tâm 

cho nên càng cầu thì càng xa gốc, không sao tới đƣợc đích; mà 

càng không tới đƣợc đích thì càng muốn truy cầu thêm. Ðó gọi là 

"bỏ gốc theo ngọn, bỏ gần theo xa." 

Các vị cho điện não (computer),  Tivi, điện thoại, tủ lạnh, v.v... là 

hay, là đẹp, kỳ thật chúng tƣợng trƣng cho vật bên ngoài đã làm 

con ngƣời mê muội, ham chấp trƣớc, không giác ngộ. Nhƣng nếu 

142 

mình  thật  sự  thông  suốt  mọi  sự  thì  những  thứ  đó  có  thể  giúp 

mình  giác  ngộ.  Lục  căn  (tai,  mắt,  mũi,  lƣỡi,  thân,  ý)  là  sáu  tên 

cƣớp (Lục tặc) làm cho con ngƣời đọa lạc, nhƣng nếu biết cách 

dùng  chúng  thì  có  thể  tu  hành  thành  Ðạo  Vô  Thƣợng  Bồ  Ðề, 

thành Phật! 

Tuy  ở  bên  ngoài  có  điện  não  xuất  hiện,  song  trong  tự  tánh  của 

mình  cũng  đầy  đủ  những  thứ  vi  diệu  bất  khả  tƣ  nghì  nhƣ  vậy. 

Xƣa  nay  mình  vốn  không  cần  thiết  phải  hƣớng  ngoại  truy  cầu. 

Song,  bởi  vì  cái bảo  bối  kỳ  diệu  khó  diễn  bày  gọi  là  "thƣờng  trụ 

chân tâm, tánh tịnh minh thể" của chúng ta bị Ngũ ấm che khuất, 

cho nên bảo bối đó không thể xuất hiện đƣợc. Rồi thì do vô minh 

nên mình lại bỏ gốc chạy theo ngọn, bỏ cái gần chạy theo cái xa, 

mà không biết quay đầu nhìn lại tự tâm mình. 

Có điện não bên ngoài là do có điện não trong tự tánh của mình. 

Ðiện não đó gọi là Thần não, cũng có thể gọi là Thánh não, Phật 

não,  hay  Ðại  Trí  Huệ.  Hiện  tại  các  khoa  học  gia  tuy  phát  minh 

đƣợc đủ thứ tân kỳ, song chúng đều là những thứ ở bên ngoài tự 

tâm, càng cầu càng tìm chúng thì lại càng xa gốc. Các khoa học 

gia  chỉ  hiểu  những  thứ  hời  hợt  bề  ngoài  mà  thôi;  tuy  có  vẻ  nhƣ 

đạt đƣợc chỗ sở đắc, kỳ thật, họ đánh mất đi bản hữu trí huệ của 

họ, cho nên gọi là "bỏ gốc, theo ngọn." 

Ngƣời tu Ðạo thì phải "bỏ ngọn, theo gốc," phải làm sao để Phật 

tánh bản hữu của mình đƣợc viên mãn, phải làm thế nào để phản 

bổn  hoàn  nguyên,  để  khôi  phục  lại  bản  hữu  trí  huệ,  tức  là  Ðại 

Viên Cảnh Trí, Bình Ðẳng Tánh Trí, Diệu Quán Sát Trí, Thành Sở 

Tác Trí. Nếu đem điện não so sánh với bốn Trí này thì điện não 

bất  quá  chỉ  bằng  một  phần  trong  hàng  trăm  ngàn  vạn  ức  phần 

143 

của bốn Trí kia. Nhiều ngƣời lấy đồng thau mà cho là vàng thiệt, 

thật đáng thƣơng xót! 

Cho nên, chúng ta là kẻ tu Ðạo thì phải nhận chân đƣợc bản hữu 

trí huệ của mình, không cần phải truy cầu những thứ cao siêu xa 

vời ở bên ngoài. 

Chúng ta hoàn toàn không cần đến những vật bên ngoài ấy sao? 

Tôi đã từng nói rằng điện não là thứ yêu quái do khoa học sinh 

ra,  làm  cho  con  ngƣời  thất  nghiệp,  lƣời  biếng  giải  đãi,  ƣa  thích 

phóng túng, ghét làm lụng cực nhọc. Nếu tệ trạng này tiếp tục thì 

chẳng  bao  lâu  loài  ngƣời  sẽ  biến  thành  đồ  phế  thải,  không  còn 

dùng đƣợc nữa. Khi con ngƣời đã vô dụng thì đƣơng nhiên cuộc 

hý  trƣờng  tại  thế  gian  này  sẽ  mau  chóng  bế  mạc;  bởi  vì  con 

ngƣời thành vô dụng thì cần con ngƣời làm gì nữa? Song ngƣợc 

lại, nếu con ngƣời giác ngộ, thì họ sẽ dùng trí huệ để sử dụng kỹ 

thuật,  không  để  cho  kỹ  thuật  khống  chế  con  ngƣời.  Lúc  đó, 

đƣơng nhiên con ngƣời sẽ tạo ra rất nhiều sản  phẩm có lợi ích 

cho nhân quần! 

Nói tóm lại, cũng là một sản phẩm song điều quan trọng là chúng 

ta  có  biết  sử  dụng  nó  hay  chăng.  Mình  phải  sử  dụng  điện  não, 

không để nó khống chế mình! Cho nên nói rằng: 

 "Kiến sự, tỉnh sự: xuất thế gian,  

 Kiến sự, mê sự: đọa trầm luân."  

Dịch là: 

 "Thấy việc, liền thức tỉnh: vượt trần gian,  

 Ðụng chuyện, mà lờ mờ: đọa luân hồi."  

144 

44. NÂNG CAO TIÊU CHUẨN HÀNG TĂNG SĨ, TÍCH CỰC 

XIỂN DƢƠNG KINH LĂNG NGHIÊM 

(Vạn Phật Thành ngày 14 tháng 4 năm 1983) 

Chúng ta đang ở trong thời Mạt Pháp, đã xa Phật quá lâu, song 

Pháp chƣa hoàn toàn tiêu diệt. Các vị vẫn còn cơ hội y chiếu theo 

lời Phật dạy mà tu hành, các vị vẫn còn cơ hội chứng quả thành 

Phật! 

Nếu  bản  thân  là  kẻ  xuất  gia  thì  mình  phải  quyết  tâm  giữ  gìn  cái 

tông chỉ là dù gặp hoạn nạn khó khăn tới đâu cũng không bao giờ 

thay  đổi  lập  trƣờng.  Mặc  ai  tới  phá  hoại,  mình  đừng  để  bị  dao 

động. Chỉ cần nhận thức rõ ràng việc mình làm, con đƣờng mình 

đi là quang minh chính đại, rồi cứ dũng mãnh mà tiến bƣớc. 

Trong  thời  Mạt  Pháp,  thiên  ma,  ngoại  đạo,  ly  mỵ,  vọng  lƣợng, 

sơn  yêu,  thủy  quái,  sợ  nhất  là  Chú  Lăng  Nghiêm  vì  Chú  Lăng 

Nghiêm có công năng phá tà hiển chánh, và vì Chú Lăng Nghiêm 

mà  Phật  đã  giảng  Kinh  Lăng  Nghiêm,  một  bộ  kinh  cốt  tủy  của 

Phật Giáo! 

Con ngƣời nếu không có xƣơng tủy thì chết, Phật Giáo không có 

Kinh Lăng Nghiêm thì Phật Pháp diệt. Cho nên phƣơng pháp tốt 

nhất để hộ trì Chánh Pháp trong thời Mạt Pháp là học thuộc lòng 

Kinh Lăng Nghiêm, học thuộc lòng Chú Lăng Nghiêm cho nhuần 

nhuyễn.  Sau  khi  đọc  và  học  thuộc  lòng  đến  chỗ  hết  sức  thuần 

thục, hãy tận lực phát huy đạo lý của Kinh và diễn thuyết cho mọi 

ngƣời nghe. Thế giới này nếu thiếu Chú Lăng Nghiêm thì yêu ma, 

quỷ quái chẳng sợ hãi gì nữa, chúng sẽ tha hồ hoành hành. Song 

bởi  vì  trên  thế  giới  còn  có  ngƣời  trì  Chú  Lăng  Nghiêm  nên  bọn 

bàng  môn,  tả  đạo,  vọng  lƣợng,  ly  mỵ,  sơn  yêu,  thủy  quái,  còn 

145 

kiêng  sợ,  không  dám  công  nhiên  xuất  hiện.  Nếu  không  có  Chú 

Lăng Nghiêm thì thế giới này trở thành thế giới của bọn yêu ma, 

quỷ quái! 

Các vị coi, hiện tại tƣ tƣởng con ngƣời cũng hết sức cổ quái, có 

kẻ không bằng loài cầm thú. Ðó là do bọn yêu ma, quỷ quái lộng 

hành ở thế gian, mê hoặc ngƣời đời, khiến họ mất đi trí huệ căn 

bản,  biến  thành  hạng  ngƣời  tráo  trở,  hết  biết  nhân  nghĩa,  làm 

chuyện thấp hèn không bằng loài trâu ngựa nữa.  Ðó cũng là do 

càng  ngày  càng  ít  ngƣời  biết  tụng  Kinh  Lăng  Nghiêm,  trì  Chú 

Lăng  Nghiêm  nên  thiên  ma  ngoại  đạo  mới  hoành  hành,  không 

còn kiêng nể gì cả! 

Tuy nhiên Vạn Phật Thành là nơi phát nguyên của Phật Pháp  ở 

Tây  phƣơng,  là  chỗ  quy  tập  tinh  hoa  của  những  ngƣời  tu  Ðạo 

chân chính trên thế gian, cho nên Vạn Phật Thành không phải là 

địa  bàn  hoạt  động  của  bọn  yêu  ma  quỷ  quái,  bọn  chúng  không 

thể nào đặt chân tới Vạn Phật Thành đƣợc! Có những kẻ không 

thể  ở  Vạn  Phật  Thành  đƣợc  là  do  họ  không  đủ  đức  hạnh,  tƣ 

tƣởng đầy dẫy những thứ tà tri tà kiến, nên chỉ ở một thời gian là 

họ bị lộ nguyên hình, phải bỏ đi chỗ khác. 

Từ đây về sau, ở Vạn Phật Thành, các vị xuất gia và đệ tử tại gia 

đều cần phải học thuộc lòng Kinh Lăng Nghiêm. Nhƣ vậy thì đối 

với Phật Pháp không có công lao nào lớn bằng. Bởi vì có những 

giáo sƣ nổi tiếng, những vị học giả trứ danh, thậm chí còn có cả 

kẻ xuất gia, hiện giờ công khai nói rằng Kinh Lăng Nghiêm là giả 

tạo! 

Vì sao họ lại điên đảo nhƣ vậy? Là do Kinh Lăng Nghiêm đề cập 

đến Bốn điều răn dạy về sự thanh tịnh, và đồng thời Năm mƣơi 

146 

thứ  ấm  ma.  Do  đó,  bọn  họ  không  thể  chịu  nổi  khi  đứng  trƣớc 

những tấm kính chiếu yêu đƣợc nói đến trong Kinh Lăng Nghiêm 

này. Khi họ tự so sánh với năm mƣơi thứ ấm ma thì bản chất yêu 

quái của họ hiện ra rõ ràng, và khi tự so sánh với bốn điều dạy về 

sự  thanh  tịnh  thì  họ  không  làm  sao  giữ  đƣợc  những  quy  củ  nói 

đến trong bộ Kinh này. Bởi không chịu nổi sự thật đó nên họ mới 

che  đậy  lƣơng  tâm,  và  dèm  pha  cho  rằng  Kinh  Lăng  Nghiêm  là 

giả tạo! 

Cho nên, đối với Kinh Lăng Nghiêm và Chú Lăng Nghiêm, chúng 

ta  cần  phải  nhận  thức  rõ  ràng  là  không  có  chú  nào  linh  nghiệm 

bằng Chú Lăng Nghiêm, không có kinh nào chân chính hơn Kinh 

Lăng Nghiêm. Là vì kinh này đem tất cả những điều sai trái của 

thiên  ma  ngoại  đạo,  và  của  cả  chúng  sinh,  trình  bày  vô  cùng  rõ 

ràng, xiển minh hết sức tƣờng tận. 

Nếu không có Chú Lăng Nghiêm thì Phật Pháp chẳng còn, thiếu 

Kinh Lăng Nghiêm thì Chánh Pháp bị tiêu diệt! Vì thế, các vị hãy 

vì  hộ  trì  Phật  Pháp  mà  nhất  định  học  thuộc  lòng  Kinh  Lăng 

Nghiêm!  Nếu  lúc  nào  cũng  có  thể  thuyết  giảng  đƣợc  thì  mới 

không hổ thẹn là một đệ tử chân chính của Phật, không hổ thẹn 

là đã xuất gia một cách uổng phí. 

Bởi vậy cho nên các vị đừng để những "học giả trứ danh," những 

"giáo sƣ nổi tiếng," hoặc những "Ðại Pháp Sƣ" làm cho mê hoặc, 

nhƣ kẻ đui đi theo ngƣời mù mà tin rằng Kinh Lăng Nghiêm là giả 

tạo!  Dựa  vào  đâu  mà  họ  dám  nói  Kinh  Lăng  Nghiêm  là  giả  tạo? 

Với lời lẽ mù quáng, cống cao, đầy dẫy tà kiến, ngã mạn, cuồng 

vọng, tƣơng lai họ sẽ chịu quả báo khó tƣởng tƣợng nổi. 

147 

Mặc cho gia phong của những đạo tràng khác ra sao, ở Vạn Phật 

Thành ai muốn xuất gia thì tối thiểu phải có bằng Cử nhân! Nếu 

các vị đỗ Cử nhân ở trƣờng khác thì cần phải gia nhập chƣơng 

trình huấn luyện Tăng Già ở Vạn Phật Thành; các vị phải trải qua 

ba năm huấn luyện nghiêm túc để cho học vấn và đạo đức đƣợc 

ƣu tú, rồi mới đủ tƣ cách thọ giới Cụ Túc làm Tỳ Kheo hoặc Tỳ 

Kheo Ni. 

Ở thời đại này, ngƣời xuất gia nhất định cần phải xuất chúng, đặc 

biệt siêu việt, có bối cảnh giáo dục ƣu tú, thì mới có thể trở thành 

bậc Pháp Khí đƣợc. Nếu là kẻ không rành chữ nghĩa, cả ngày chỉ 

biết đi tìm cách móc nối, thủ đoạn, xin xỏ, lợi dụng; hoặc là kẻ giả 

làm sƣ để kiếm  ăn qua  ngày, hoặc chỉ làm những chuyện hoàn 

toàn không cao thƣợng, không thanh tịnh, chuyên môn phá giới, 

thì  kẻ  đó  chỉ  làm  ô  nhục  cửa  Phật  mà  thôi,  làm  sao  khiến  cho 

Phật Giáo ngày càng sáng lạng đƣợc? Làm sao khiến cho ngƣời 

ta sinh lòng cung kính Tam Bảo đặng? 

Vì thế từ đây về sau, những ai muốn xuất gia ở Vạn Phật Thành, 

bất  luận  là  nam  hay  nữ,  già  hay  trẻ,  trƣớc  hết  cần  đỗ  bằng  Cử 

nhân,  sau  đó  cần  thuộc  lòng  Chú  Lăng  Nghiêm  và  Kinh  Lăng 

Nghiêm thì mới đủ tƣ cách xuất gia. Ngoài ra, ngƣời xuất gia cần 

học thuộc lòng Giới Sa Di, 53 Tiểu chú, Kinh Phạm Võng Bồ Tát 

Giới  và  thông  đạt  Tứ  Phần  Luật  (tức  là  Giới  Tỳ  Kheo,  Tỳ  Kheo 

Ni). Trƣớc kia, trong đạo tràng này, tiêu chuẩn xuất gia tuy không 

nghiêm  khắc  nhƣ  bây  giờ,  song  tôi  không  thu  nhận  đồ  đệ  một 

cách cẩu thả. Trƣớc khi thâu nhận ai, tôi hết sức cẩn thận, cho họ 

trải  qua  một  thời  gian  dài  để  quan  sát  tƣ  tƣởng,  ngôn  hạnh  của 

họ nhƣ thế nào rồi mới thâu nhận, thế phát cho xuất gia. Song ở 

thời Mạt Pháp này, tà ma lộng hành nên tôi chẳng thể không sửa 

148 

đổi cho triệt để và tích cực đề cao phẩm cách đạo đức và học vấn 

của ngƣời xuất gia. Phàm là kẻ 

theo tôi xuất gia thì cần phải "đầu đội trời, chân đạp đất," văn võ 

toàn tài, là long tƣợng trong cửa Phật. Thậm chí nếu lấy con mắt 

tục mà nhìn, thì phải là bậc nhân tài trác tuyệt, phi phàm. Những 

kẻ theo tôi xuất gia đã lâu cũng cần học thuộc Kinh Lăng Nghiêm 

và phải có thể sẵn sàng giảng giải nếu cần. Nhƣ vậy thì mới thực 

sự đảm nhận trách nhiệm hoằng dƣơng Chánh Pháp, tiếp nối sứ 

mệnh của Phật, và cũng không uổng phí sự nghiệp xuất gia của 

mình! 



45. ÐẠO TRÀNG MỚI LẬP 

(Vạn Phật Thành ngày 15 tháng 4 năm 1983) 

Vạn Phật Thành mới đƣợc thành lập, mọi sự đều chƣa ổn định, 

nên có những chuyện tạp loạn, không trật tự. Ngƣời ngoài tới đây 

trú ngụ thì hoàn toàn không hiểu rõ quy củ, nên nhiều chuyện làm 

chƣa đƣợc viên mãn. Trong giai đoạn này, kẻ tới Vạn Phật Thành 

thì  có  tốt  có  xấu,  rắn  rồng  lẫn  lộn.  Kỳ  thật,  kẻ  xấu  là  cái  gƣơng 

cho ngƣời tốt, ngƣời tốt cũng là cái gƣơng cho kẻ xấu, cho nên 

hai bên làm gƣơng cho nhau, hỗ tƣơng thuyết pháp, hỗ tƣơng soi 

chiếu nhau. Con ngƣời nhƣ vậy, Phật, Bồ Tát, Hộ Pháp cũng thế, 

và thiên ma ngoại đạo cũng vậy. 

Ởấ đây đạo tràng mới thành lập, có rất nhiều Hộ Pháp. Vì có lẽ 

từ xƣa chƣa hề làm qua công chuyện hộ pháp, hoặc vì làm biếng, 

muốn nghỉ xả hơi, cho nên gặp chuyện rắc rối xảy ra thì họ không 

biết  làm  sao  giải  quyết  cho  êm  đẹp.  Cũng  giống  nhƣ  ngƣời  mới 

149 

tới  Vạn  Phật  Thành,  gặp  chuyện  gì  cũng  không  biết  làm  sao  xử 

lý.  Do  đó  có  rất  nhiều  thiên  ma,  yêu  quái  muốn  nhân  cơ hội  tới 

đây thừa dịp "nƣớc đục thả câu" để trục lợi. 

Tuy  nhiên  không  viên  mãn  là  sự  bắt  đầu  của  viên  mãn.  Những 

ngƣời  sống  ở  Vạn  Phật  Thành  tuyệt  đối  cần  phải  có  đức  hạnh; 

không có đức hạnh thì không thể nào ở đây đƣợc vì họ sẽ cảm 

thấy không tự do, tự tại. Kẻ có đức hạnh thì thấy thân tâm rất an 

lạc,  rất  sung  sƣớng,  tự  tại.  Do  nơi  cảm  giác  đó  mà  có  thể  biết 

đƣợc  Vạn  Phật  Thành  là  đạo  tràng  nhƣ  thế  nào.  Ngƣời  có  đức 

hạnh  thì  Phật  Bồ  Tát,  Hộ  Pháp  hết  sức  hoan  hỷ;  song  bọn  ma 

quỷ  lại  không  ƣa.  Chúng  muốn  làm  cho  những  ngƣời  đức  hạnh 

này  phải  bỏ  đi;  do  đó  chúng  dùng  mọi  thứ  ma  thông,  yêu  thuật 

huyễn  hoặc,  để  làm  cho  họ  phải  loạn  tâm.  Thậm  chí  có  những 

thứ  súc  sanh  ngu  dốt,  những  thứ  côn  trùng,  cũng  tới  Vạn  Phật 

Thành để thi triển bản lĩnh, tác yêu tác quái. 

Trên đời, có tốt thì có xấu, cho nên chúng ta phải biết: 

 "Trạch thiện nhi tùng,  

 Bất thiện nhi cải.  

 Thị Ðạo tắc tiến,  

 Phi Ðạo tắc thối."  

Dịch là: 

 "Lựa tốt thì theo,  

 Không tốt thì sửa.  

 Là Ðạo thì tiến tới,  

150 

 Không phải là Ðạo thì thối lui."  

Cần  có  chánh  tri,  chánh  kiến  nghĩa  là  cần  có  sự  hiểu  biết  đúng 

đắn, có quan niệm đúng đắn. Thế nào là hiểu biết và quan niệm 

đúng  đắn?  Tức  là  không  tranh,  không  tham,  không  truy  cầu, 

không ích kỷ, không làm điều tự lợi, mà cũng chẳng dối trá! 

Tới Vạn Phật Thành mà còn cái ngã to tƣớng, cho rằng mình hay 

mình  giỏi,  thì  các  vị  đã  lầm  lẫn  rồi!  Ở  Vạn  Phật  Thành,  nếu  là 

rồng thì phải cuốn mình lại, nếu là cọp thì phải nằm phục xuống; 

tất cả đều phải nghiêm thủ quy luật, không có ngoại lệ. Nếu các vị 

nhận  thức  đƣợc  đức  hạnh  và  thiện  căn  của  mình  thì  đừng  lãng 

phí, đừng vào núi vàng mà chẳng biết rồi tay không rời núi! 

Vạn Phật Thành và những đạo tràng khác chẳng có gì khác nhau. 

Chỉ  có  một  điểm  không  giống  nhau  là  Vạn  Phật  Thành  không 

tranh,  không  tham,  không  cầu,  không  ích  kỷ,  không  tự  lợi,  và 

không nói dối! 



46. BỐN ÐIỀU RĂN DẠY VỀ TÁNH THANH TỊNH CHÂN 

THẬT, BẤT HƢ 

(Vạn Phật Thành ngày 17 tháng 4 năm 1983) 

Bốn  Ðiều  Răn  Dạy  Về  Tánh  Thanh  Tịnh  (Tứ  Chủng  Thanh  Tịnh 

Minh  Hối)  trong  Kinh  Lăng  Nghiêm  là:  "Ðoạn  dâm,  Ðoạn  sát, 

Ðoạn  thâu,  Ðoạn  vọng"  (dứt  dâm  dục,  dứt  giết  chóc,  dứt  trộm 

cắp, dứt nói dối). Bốn điều đó tƣơng quan rất chặt chẽ với nhau. 

Nếu phạm giới dâm thì dễ dàng  phạm giới sát và cũng dễ  dàng 

phạm giới thâu, tức là ăn cắp, và giới vọng ngữ tức là nói láo. Bởi 

151 

vì phạm giới dâm thì sát, đạo, vọng, đều đã bao gồm trong đó rồi, 

cho nên tuy chia làm bốn, nhƣng hợp lại mà nói thì là nhất thể! 

Phật thật là vô cùng từ bi, hết lòng hết dạ dạy bảo chúng ta hết 

sức rõ ràng Bốn Ðiều Răn  Dạy  Về Tánh  Thanh  Tịnh. Tuy nói  rõ 

nhƣ vậy, nhƣng có ngƣời lại không tin. Không phải chỉ có một số 

ngƣời  không  tin  mà  thôi,  trong  đó,  những  kẻ  không  tin  lại  là 

những  học  giả,  những  vị  giáo  sƣ,  những  kẻ  xuất  gia  không  giữ 

giới luật. Những ngƣời đó không có niềm tin nên không có cách 

gì cải thiện, cũng không cách gì để bài trừ cái gốc tà kiến của họ 

đƣợc; bởi vì những điều hiểu biết sai lầm của họ đã chằng chịt, 

thâm căn cố đế, làm cho họ mất lòng tin và công nhiên cho rằng 

Kinh Lăng Nghiêm là giả tạo! 

Trong  các  bộ  kinh  mà  Phật  nói  ra,  Kinh  Lăng  Nghiêm  là  một  bộ 

kinh hết sức trọng yếu. Dù cho các vị học giả, giáo sƣ, những kẻ 

không  giữ  giới  luật,  cho  đến  những  kẻ  dùng  đủ  thứ  thần  thông, 

hiện  ra  mƣời  tám  phép  biến  hóa,  tới  nói  với  tôi  rằng  Kinh  Lăng 

Nghiêm là giả đi nữa, thì tôi cũng không tin đƣợc! Tại vì sao? Bởi 

vì Kinh Lăng Nghiêm dạy đạo lý hết sức chân chính, chỉ căn bịnh 

của chúng sinh hết sức rõ ràng; đó là "vô minh tội nghiệp." Kinh 

này chính là "đối bịnh cho thuốc," là lời khuyên răn rõ ràng nhất. 

Song  ngƣời  ta  không  ai  muốn  uống  thuốc  đắng,  mặc  dù  thuốc 

hay thì quá đắng, khó mà chịu nổi. Nên dù có bậc thầy thuốc giỏi 

đƣa  toa  thuốc  ra  thì  họ  cũng  vất  đi  không  dùng,  nói  rằng  thuốc 

chẳng có hiệu lực gì, rằng thứ thuốc này chỉ để lừa ngƣời ta. Nhƣ 

vậy đúng là tự mình lừa mình và lừa ngƣời khác, tự mình làm hại 

mình rồi hại ngƣời khác vậy! 

Bởi  vậy  cho  nên  những  kẻ  không  hiểu  biết  cứ  chạy  theo  những 

ngƣời này, nói rằng có những vị học giả danh tiếng nhƣ vầy, có 

152 

những nhà giáo sƣ nổi tiếng nhƣ kia, hoặc có những vị Ðại Pháp 

Sƣ có tên tuổi nhƣ nọ nói rằng Kinh Lăng Nghiêm này là giả; rồi 

họ  chạy  theo  những  ngƣời  đó  nhƣ  những  kẻ  đui  đi  theo  những 

ngƣời mù, cùng nhau kẻ xƣớng ngƣời họa. Ngƣời ta nói làm sao 

thì họ nói làm vậy, do đó rốt cuộc tà thuyết đầy dẫy. 

Nếu thật sự đúng nhƣ vậy, tức Kinh Lăng Nghiêm là giả, thì các 

vị  trong  Phật  Giáo  không  cần  phải  giữ  giới  luật  làm  gì,  cũng 

không cần nghe Bốn Ðiều Răn Dạy Về Tánh Thanh Tịnh này làm 

gì, và cũng không cần biết đến Năm Mƣơi Thứ Ấm Ma là ra sao, 

tất  cả  mọi  thứ  đều  nhất  tề  vất  bỏ  hết!  Các  vị  thử  nghĩ  coi,  loại 

ngƣời nhƣ vậy thật là ác độc vô cùng; nếu những ngƣời nhƣ thế 

đó  mà  không  bị  xuống  Ðịa  ngục  Cắt  Lƣỡi  thì  thật  là  không  còn 

công lý gì nữa! 

Mới đây tôi có nói đến một em bé bị bịnh thần kinh (em bé này có 

bịnh tâm lý biến thái, hành vi quái dị, toàn thân đều có bịnh). Ðứa 

bé này sở dĩ bị bịnh là vì kiếp trƣớc đã từng hủy báng kinh điển 

Ðại Thừa, tạo nên tội nghiệp đọa địa ngục Vô Gián, bây giờ sinh 

ra làm ngƣời phải chịu quả báo nhƣ vậy. Ðó cũng là vì loài ngƣời 

chúng ta không hiểu đạo lý, lại còn tự cho mình là hay là giỏi, rồi 

công nhiên tạo ra đủ thứ tội nghiệp, còn trợn tròn mắt mà nói láo. 

Hành động nhƣ vậy thật là mất hết lƣơng tri, lƣơng năng, làm cho 

bản hữu trí huệ của mình bị hủy diệt đi; thật là đáng thƣơng thay! 

Bởi những kẻ hủy báng kinh điển Ðại Thừa đó đã dùng tai, mắt, 

mũi,  lƣỡi,  thân,  ý  tạo  ra  đủ  thứ  ác  nghiệp,  nên  khi  họ  sinh  làm 

ngƣời thì thành những kẻ mắc bịnh tâm lý biến thái, trở nên vô tri, 

vô giác, đến khi thọ ác báo rồi, lại còn cho rằng mình là hay là giỏi 

lắm! 

153 

Chúng ta không nên dùng cái "thông minh giả" của mình mà hủy 

báng  lời  Phật.  Nào  là  những  kẻ  rất  có  tiếng  tăm,  nào  là  những 

nhà  học  giả  trứ  danh,  nào  là  những  vị  giáo  sƣ  uyên  bác,  nào  là 

các  vị  Pháp  Sƣ  nổi  tiếng,  một  khi  họ  nói  ra  lời  hủy  báng  Phật 

Pháp  thì  vô  hình  trung,  lời  nói  của  họ  sẽ  ảnh  hƣởng  đến  trăm 

ngàn  vạn  ức,  vô  lƣợng,  vô  biên  ngƣời  khác,  khiến  cho  những 

ngƣời đó đánh mất đi lòng tin chơn chính. Cho nên các vị thấy, 

tạo ra tội nghiệp nhƣ vậy không phải là tai hại vô cùng sao? Trăm 

ngàn  kiếp  về  sau,  họ  sẽ  đầu  thai  làm  kẻ  thọ  quả  báo,  trở  thành 

những ngƣời câm! Bởi vì họ làm hại tri kiến của kẻ khác, nói lên 

những lời khiến kẻ khác hiểu lầm đạo lý, nhƣ thế thật là vô cùng 

nguy hại! 

Các vị hãy nghĩ coi, vì sao những ngƣời đó cho rằng Kinh Lăng 

Nghiêm  là  giả  tạo?  Là  bởi  vì  họ  không  thể  làm  đƣợc  Bốn  Ðiều 

Răn Dạy Về Tánh Thanh Tịnh: Không dâm dục thì họ không thể 

làm đƣợc, không sát sinh thì họ cũng chẳng làm nổi! Không trộm 

cắp thì ở trên bề mặt có thể nói rằng họ không trộm cắp, nhƣng 

thực  sự  có  rất  nhiều  học  giả,  giáo  sƣ  thƣờng  lấy  trộm  văn 

chƣơng của  học  sinh  hay  của  kẻ  khác  rồi  vá  víu  lại  để  làm  của 

mình; nếu đem vật sở hữu của kẻ khác mà làm của mình thì đó 

chính là trộm cắp vậy! Nếu một ngày nào mà họ nói những lời lừa 

dối  học  sinh  thì  ngày  đó  họ  đã  nói  láo  rồi!  Ðƣơng  nhiên  không 

phải  tất  cả  những  vị  học  giả  hay  giáo  sƣ  đều  nhƣ  vậy,  song  ở 

trong hàng ngũ những ngƣời đạo đức luôn luôn có vô số những 

kẻ gian dối tác hại. 

Bởi  vì  không  làm  đƣợc  Bốn  Ðiều  Răn  Dạy  Về  Tánh  Thanh  Tịnh 

đó  nên  họ  sợ  hãi,  và  không  thể  chấp  nhận  lý  luận  trong  Kinh 

đƣợc. Nếu họ chấp nhận lý luận của Kinh thì họ không thể tồn tại, 

154 

và dĩ nhiên họ sẽ mất đi địa vị của họ. Nhƣng họ lại không muốn 

nhƣ vậy nên mới làm trái với lƣơng tâm, mới nói rằng Kinh Lăng 

Nghiêm  là  giả.  Khi  có  ý  nghĩ  nhƣ  vậy  là  họ  đã  phạm  tội  lớn  tày 

trời: 

 "Khoát đạt không,  

 Bát nhân quả,  

 Mãng mãng đãng đãng, Chiêu ương họa."  

Nghĩa là: 

 "Phủ nhận hết mọi thứ,  

 Bác bỏ luật nhân quả,  

 Thì tự chuốc lấy tai ương."  

Trong tƣơng lai họ sẽ thọ lãnh quả báo đọa địa ngục Vô Gián, lúc 

đó họ có hối lỗi thì không còn kịp nữa! 



47. NĂM MƢƠI THỨ ẤM MA TRONG KINH LĂNG NGHIÊM 

Hiện  tại  chúng  ta  đang  nghiên  cứu  Năm  Mƣơi  Thứ  Ấm  Ma, 

nhƣng sợ rằng có đến năm trăm loại Ấm Ma sẽ xuất hiện cả đây! 

Cho  nên  các  vị  đừng  mở  cửa  để  hoan  nghinh  chúng  làm  loạn! 

Tuy nói là ma, song nhìn bề trái của nó thì chúng đến để giúp đỡ 

sự tu Ðạo của mình, xem chí nguyện của mình kiên cố hay chẳng 

kiên  cố.  Nếu  kiên  cố  thì  dù  ngàn  con  ma  tới  mình  cũng  không 

thay đổi lập trƣờng, vạn con ma tới mình cũng không thối lui, cái 

gì mình cũng không sợ cả! Nếu mình không có sở cầu, thì tức là: 

155 

"Ðáo  vô  cầu  xứ,  tiện  vô  ƣu."  (Khi  lòng  không  mong  cầu,  tâm  sẽ 

hết âu lo.) 

"Vô sở cầu" tức là không có điều gì sợ hãi. Sợ cái gì? Cũng giống 

nhƣ ngƣời sợ quỷ, nghĩ rằng quỷ hết sức ghê gớm, xấu xí. Ngƣời 

nào  cũng  nghĩ  rằng  ngƣời  chết  thì  biến  thành  quỷ,  nên  họ  sợ. 

Nhƣng không ai sợ thần. Ông thần Kim Giáp là kẻ hết sức lợi hại 

mà chẳng ai sợ ông ta! 

Khổng Tử từng nói rằng: "Kính quỷ thần nhi viễn chi." (Kính quỷ 

thần nhƣng lánh xa họ.) Song, mình đừng sợ quỷ cũng đừng sợ 

thần. Mình cung kính họ nhƣng không cần phải thân cận với họ. 

Ma  là  thứ  đến  thử  thách  ngƣời  tu  Ðạo  nên  các  vị  đừng  có  lòng 

khủng khiếp, lo sợ. Nếu mình sợ sệt, thì dù không muốn kêu ma 

lại,  nó  cũng  sẽ  tới.  Nếu  mình  không  sợ,  thì  nó  muốn  lại  cũng 

không  đƣợc.  Ðó  là  mật  quyết  vô  cùng  trọng  yếu:  Ðừng  sợ  hãi! 

Khi  mình  không  khiếp  nhƣợc,  không  lo  sợ,  thì  tự  nhiên  mình  sẽ 

chánh. "Chánh" thì có thể hàng phục mọi thứ, vì lẽ "tà bất thắng 

chánh." Ma sợ nhất bốn chữ: Chánh Ðại Quang Minh. Nếu mình 

mà "chánh đại quang minh" thì ma sẽ nép giữ quy củ, chúng sẽ 

hƣớng về mình mà đảnh lễ. 

Bây giờ hãy nghiên cứu cảnh giới Năm Mƣơi Thứ Ấm Ma. Năm 

mƣơi thứ đó tức là Sắc, Thọ, Tƣởng, Hành, Thức. Ðây bất quá là 

nói sơ lƣợc cốt tủy mà thôi. Kể tƣờng tận thì cảnh giới của chúng 

thật vô số, không thể kể hết đƣợc, nên Phật chỉ nói có năm mƣơi 

thứ  là  để  giúp  ngƣời  đời  hiểu  và  quán  sát  dễ  dàng.  Khi  sáng  tỏ 

đƣợc  đạo  lý  của  Năm  Mƣơi  Thứ  Ấm  Ma  thì  mình  sẽ  không  bị 

cảnh giới đó làm dao động, đó là điều hết sức quan trọng. 

156 

Nếu muốn đừng bị cảnh giới làm dao động thì đầu tiên mình phải 

trì giới. Giới là căn bản của tất cả các Ðịnh; Ðịnh là căn bản của 

Trí Huệ; Huệ là căn bản để thành Phật. Nếu muốn thành Phật thì 

nhất  định  phải  tu  Giới,  Ðịnh,  Huệ.  Tu  mà  không  tƣơng  hợp  với 

Giới, Ðịnh, Huệ tức là mình tìm cầu pháp ở bên ngoài tâm, tức là 

đã "hƣớng ngoại truy cầu"! Khi có Giới lực thì mình sẽ đắc Ðịnh 

lực; có định lực  thì mình sẽ có Huệ lực, vì chúng là tƣơng sinh. 

Giới  sinh  Ðịnh,  Ðịnh  phát  Huệ,  Huệ  thành  Phật;  thiếu  một  thì 

chẳng thành đƣợc. 

Do  đó,  hiện  tại  mình  phải  dùng  thái  độ  khách  quan  mà  nghiên 

cứu, đừng có thái độ chủ quan. Khi có thái độ chủ quan thì rất dễ 

có sự thiên lệch. Mình cần phải dùng Trạch Pháp Nhãn (con mắt 

biết nhận định chân lý) mà quán sát, dùng Trí Diệu Quán Sát mà 

nghiên  cứu,  nhƣng  đừng  chấp  trƣớc  ở  điều  mình  quán  sát.  Trí 

Diệu  Quán  Sát  cũng  giống  nhƣ  cái  gƣơng  vậy,  chẳng  khác  gì 

mấy với Trí Ðại Viên Kính. Trí Ðại Viên Kính thì chẳng dao động 

mà có thể hiện ra tƣớng thật của mọi sự; còn Trí Diệu Quán Sát 

thì  có  năng  lực  quán  sát  mọi  vật  khiến  mình  biết  đƣợc  mọi  vật 

một cách rõ ràng. 

Phải  dùng  thái  độ  khách  quan,  không  thiên  lệch,  thì  mới  nhận 

thức đƣợc cảnh giới một cách rõ ràng. Các vị mà nhận thức thấu 

đáo đƣợc cảnh giới thì sẽ không bị nó làm cho mê loạn! 



48. LĂNG NGHIÊM ÐẠI ÐỊNH 

Vì sao Chú Lăng Nghiêm có nhiều điều tốt đẹp nhƣ vậy? Bởi vì 

niệm  Chú  Lăng  Nghiêm  thì  có  thể  nhập  Lăng  Nghiêm  Ðại  Ðịnh. 

Lăng  Nghiêm  Ðại  Ðịnh  này  không  phải  là  định  mà  cũng  chẳng 

157 

phải là không định, song không lúc nào là chẳng định (vô định, vô 

bất định, vô hữu bất định thời). Cho nên nói rằng: "Na-già thƣờng 

tại Ðịnh, Vô hữu bất định thời." (Na-già, tức là rồng, lúc nào cũng 

ở trong Ðịnh, không bao giờ chẳng định.) 

Lăng Nghiêm Ðịnh là định hết sức kiên cố, phát sinh ra vô lƣợng 

trí huệ, các thứ thiên ma, ngoại đạo không thể nào phá hoại nổi. 

Nhƣng nhập Ðịnh để làm gì? Ví nhƣ tới Disneyland vậy, nơi đó 

có  đủ  trò  vui,  đồng  thời  cũng  có  đủ  trò  kinh  dị,  mình  sẽ  thấy 

những  điều  chƣa  từng  thấy,  nghe  những  điều  chƣa  từng  nghe. 

Cũng vậy, khi nhập Ðịnh, mình sẽ trải qua những cảnh giới chƣa 

từng  thấy  hay  nghe  qua.  Nếu  nhƣ  trong  Ðịnh  mà  "nhƣ  nhƣ  bất 

động,  liễu  liễu  thƣờng  minh,"  không  bị  cảnh  giới  làm  cho  dao 

động, thì mình có thể xoay chuyển tất cả cảnh giới. Ðó chính là 

sự kỳ diệu khi nhập Lăng Nghiêm Ðịnh. 

Không  có  Lăng  Nghiêm  Ðịnh  thì  mình  sẽ  tùy  theo  cảnh  giới  mà 

xoay  chuyển,  cái  gì  lại  thì  mình  chạy  theo  cái  đó,  luôn  luôn  bị 

cảnh  giới  dắt  dẫn.  Khi  mình  có  Lăng  Nghiêm  Ðịnh  này  thì  mình 

không còn bị cảnh giới xoay chuyển nữa. Mắt mình nhìn hình sắc 

mà bên trong tâm không có rung động; tai mình nghe tiếng nhƣng 

lòng không bị lôi cuốn theo. Khi thấy việc gì xảy ra mà mình tỉnh 

giác thì sẽ ra khỏi vòng phiền trƣợc; nhƣng nếu gặp việc mà mê 

muội, không tỉnh giác, thì mình sẽ rớt vào vòng luân hồi. 

Ở trong Ðịnh mình có thể phát sinh vô lƣợng trí huệ, cho nên nói 

rằng  Ðịnh  sinh  Huệ.  Nếu  không  nhập  Ðịnh  thì  không  thể  khai 

đƣợc trí huệ, cũng giống nhƣ chƣa tới Disneyland thì không biết 

trong  đó  có  gì.  Cho  nên  có  một  vị  cƣ  sĩ  mời  tôi  đi  Disneyland 

chơi, muốn tôi coi đây coi đó; họ cho rằng tôi chƣa từng thấy qua 

158 

những  chuyện  đó  bao  giờ.  Thật  ra  những  hình  sắc  hay  tất  cả 

những đồ vật đều không có gì đặc biệt cả. Chúng ta từ vô lƣợng 

kiếp  đến  nay  đã  thấy  qua  không  biết  bao  nhiêu  thứ,  không  biết 

bao nhiêu chuyện nữa, bất quá mình đã nhìn qua rồi quên mất đi. 

Nếu nhƣ mình nhớ đƣợc một cách rõ ràng thì không cần phải coi 

lại làm gì nữa. 



49. ÐỪNG HAM THẦN THÔNG DỊ ÐOAN 

(Vạn Phật Thành ngày 19 tháng 4 năm 1983) 

Trên  thế  giới  này  có  nhiều  chuyện  kỳ  quái,  nhiều  đến  độ  không 

thể nói hết đƣợc. Vì sao mà có đủ sự việc kỳ quái nhƣ vậy? Bởi 

vì tâm lý con ngƣời "hiếu kỳ," thích sự kỳ quái. 

Con  ngƣời  có  lòng  hiếu  kỳ  nên  thế  giới  mới  có  những  việc  kỳ 

quái xuất hiện. Những thứ đó một khi xuất hiện thì mê hoặc tâm 

ngƣời, khiến mình không còn làm chủ chính mình nữa. Một khi đã 

không có chủ, gia đình và quốc gia cũng sẽ rối loạn. Ðã loạn, thì 

những quỷ quái đó mặc tình hiện thần thông, làm cho con ngƣời 

điên điên đảo đảo, chạy bên đông chạy bên tây, đi tìm chuyện kỳ 

diệu,  thần  thông,  linh  nghiệm.  Ðó  đều  là  bị  cảnh  giới  làm  xoay 

chuyển rồi vậy. 

Tại sao mình bị cảnh giới xoay chuyển? Là bởi vì có tâm hiếu kỳ. 

Tâm  hiếu  kỳ  này  vốn  là  tâm  tham.  Những  chuyện  kỳ  quái  phát 

sinh  trên  trần  gian  này,  nếu  mình  nghiên  cứu  sâu  xa  tận  gốc  rễ 

của  nó,  thì  cũng  do  lòng  tham  này  tạo  ra.  Nếu  không  có  lòng 

tham thì không cần thiết phải hiện ra những thứ kỳ quái, làm ra vẻ 

đặc  biệt  kỳ  quái  để  cho  ngƣời  ta  nhìn  mình  là  linh  nghiệm  nhƣ 

159 

vậy, tốt đẹp nhƣ vậy, khác thƣờng nhƣ vậy. Bởi vì con ngƣời có 

tâm tham nên bị những thứ kỳ quái đó hấp dẫn, lôi cuốn. 

Những  điều  kỳ  quái  khác  thƣờng  đó  đều  là  những  việc  không 

chánh đáng, đều thuộc về ma nghiệp. Những việc chánh đáng là 

nghiệp  của  Phật.  Cho  nên  hiện  tại  có  rất  nhiều  ngƣời  mất  đi 

chánh tri chánh kiến, cái biết cái nhìn đúng đắn. Bạn giảng Pháp 

chân  chánh  thì  họ  nghe  không  lọt  tai,  giảng  cách  nào  họ  cũng 

không chấp nhận, thậm chí lời vào tai bên trái thì chạy ra tai bên 

phải. Song nếu  bạn nói những  điều kỳ  quái, đặc  biệt thì họ vĩnh 

viễn  nhớ  không  bao  giờ  quên,  đó  chứng  minh  là  con  ngƣời  bị 

lòng tham tác quái! 

Vì sao mà họ không nhớ đƣợc điều chân chánh? Bởi vì họ cảm 

thấy không có gì lợi cho họ cả. Kỳ thật điều chân chánh mới thật 

là lợi ích. Những ngƣời trên thế gian này đa số nhận cái giả mà 

không chịu nhận cái chân thật, nhận kẻ cƣớp làm con của mình. 

Vì vậy khi mình nói điều ngay thẳng, chân thật thì họ chẳng muốn 

nghe,  nhƣng  khi  nói  những  điều  nịnh  hót  thì  họ  hết  sức  vui  vẻ. 

Thật  là:  "Trung  ngôn  nghịch  nhĩ,  lợi  ƣ  hành,  Lƣơng  dƣợc  khổ 

khẩu, lợi ƣ bịnh." (Lời trung thật tuy khó nghe nhƣng lợi cho việc 

làm, Thuốc tốt tuy đắng nhƣng trị lành đƣợc bịnh.) 

Ða số ngƣời đời đều không muốn tiếp thọ lời trung ngôn, tức là 

lời  nói  ngay  thẳng,  cũng  nhƣ  không  muốn  uống  thứ  thuốc  tốt, 

nhƣng  rất  là  đắng.  Nếu  mà  đƣa  cho  họ  thuốc  đắng  thì  họ  nhăn 

mặt làm ra vẻ khó chịu, nói rằng: "Ô! Thuốc này  khó uống quá". 

Nhƣng thuốc khó uống nhƣ vậy thì bịnh mới lành đƣợc! 

Thời đại bây giờ ngƣời ta là vậy đó, giảng chuyện của Phật, của 

Bồ Tát thì không ai muốn nghe cả; nhƣng nếu kể chuyện yêu ma 

160 

quỷ quái thì họ lại thích nghe. Thí dụ nhƣ nghe kể chuyện trai gái 

không giữ quy củ, sống hết sức phóng túng, thì ngƣời ta lại thích 

thú bởi vì chính họ cũng không muốn giữ quy củ. Ðó là những ý 

tƣởng hết sức hèn hạ, hết sức tệ hại. 

Cho nên, có những ngƣời tới Vạn Phật Thành rồi mà không ở lâu 

đƣợc là vì sao? Là vì họ không có tinh thần hy sinh, không có tƣ 

tƣởng chân chính vì Pháp quên mình. Ngƣời chân chính vì Pháp 

quên mình thì dù đuổi họ, họ cũng không đi; đánh chƣởi họ, họ 

cũng chẳng chạy. Họ cảm thấy  rằng đây qủa thật là chỗ Chánh 

Pháp trụ thế, họ muốn tiếp cận với Chánh Pháp! 

Chúng ta ở đây đang nghiên cứu Năm Mƣơi Thứ Ấm Ma, đối với 

thời đại này thì hết sức hữu dụng. Chúng ta muốn hoằng dƣơng 

Phật Pháp thì phải có tinh thần đại hy sinh, đừng tham lợi ích tiện 

nghi  gì  cả.  Hễ  có  kẻ  cúng  dƣờng  phẩm  vật  mà  mắt  mình  sáng 

rực, miệng mình cƣời toe toét, thì mình thật là chẳng ra gì! 



50. MUỐN ÐỘ CHÚNG SINH THÌ TRƢỚC HẾT MÌNH ÐỪNG 

ĂN THỊT 

Chúng  sinh  là  do  nhân  duyên  hòa  hợp  mà  thành,  từ  mƣời  hai 

nhân  duyên  mà  biến  thành  ngƣời.  Từ  con  kiến  cho  đến  những 

thứ  vi  khuẩn  đều  là  chúng  sinh.  Chúng  ta  không  cần  phải  đi  ra 

bên ngoài mà tìm chúng sinh, ngay trong tự tánh của mình cũng 

có vô lƣợng chúng sinh. 

Khoa  học  hiện  tại  phát  triển  đã  chứng  minh  rằng  trong  thân  thể 

ngũ  tạng  lục  phủ  con  ngƣời  có  vô  số  loại  vi  khuẩn  và  vi  sinh 

trùng; nhƣ vậy có nghiã là có vô lƣợng chúng sinh. Khi con ngƣời 

161 

ăn thịt loại động vật nào, thí dụ nhƣ heo, bò hay cá, thì trong đó 

có vô số loại vi khuẩn. Con ngƣời ăn loại thịt đó vào trong bụng 

thì tự nhiên sẽ có chủng tử của những thứ vi khuẩn đó; ăn càng 

nhiều  thì  mình  cùng  với  những  thứ  vi  khuẩn  đó  kết  làm  quyến 

thuộc  càng  mạnh,  kết  duyên  với  nó  càng  sâu,  cho  đến  chỗ  là 

mình với nó không còn phân ly, chia cách nữa! 

Ăn thịt heo càng nhiều thì mình rất có cơ hội để biến thành heo, 

ăn thịt bò càng nhiều thì mình rất có thể sinh làm bò. Nếu mà ăn 

gạo càng nhiều thì mình có thể biến thành gạo chăng? Gạo là loại 

vô tình, còn chúng sinh là loài hữu tình. Nếu ăn loài hữu tình thì 

mình  có  thể  trở  thành  những  thứ  chúng  sinh  hữu  tình.  Nếu  ăn 

những  loại  vô  tình  (thực  vật)  thì  mình  có  thể  giúp  cho  sự  phát 

triển  của  Pháp  thân,  Huệ  mạng.  Nếu  con  ngƣời  không  ăn  thịt 

chúng sinh nào thì tức là mình độ cho chúng sinh đó, khiến chúng 

vƣợt qua khổ hải, tới bờ Niết Bàn. Con ngƣời nếu hiểu đƣợc đạo 

lý này thì không nên ăn thịt chúng sinh. 

Khi xƣa, có kẻ vì ăn thịt chúng sinh nên khi chết rồi thì bị đọa lạc 

xuống  gặp  Diêm  La  Vƣơng.  Lúc còn  sống  ông  ta  ăn  qua  những 

loại thịt của chúng sinh nào, thì những thứ đó bây giờ đều tới để 

đòi nợ. Ngƣời ăn thịt tự biện hộ nhƣ vầy: "Tôi tuy là ăn thịt nhƣng 

tội không phải thuộc về tôi mà thuộc về ngƣời bán thịt mới đúng!" 

Bấy giờ vua Diêm La mới truyền lịnh kêu ngƣời bán thịt lại; ngƣời 

bán thịt cũng tự biện hộ rằng: "Tôi sở dĩ mà bán thịt là vì có ngƣời 

mua thịt, nếu không có ngƣời mua thì bán thịt làm gì?" 

Ngƣời  bán  thịt  với  ngƣời  ăn  thịt,  hai  ngƣời  mới  tranh  luận  với 

nhau, sau cùng thì hai ngƣời đó đổ trách nhiệm lên anh chàng đồ 

tể. 

162 

Diêm La Vƣơng lại kêu anh chàng đồ tể vào. Anh đồ tể này cũng 

tự biện hộ rằng: "Tôi đúng là đồ tể, nhƣng vì có ngƣời mua cũng 

nhƣ có ngƣời ăn thì tôi mới làm nghề đồ tể. Nếu chẳng có ngƣời 

mua  cũng  chẳng  có  ngƣời  ăn  thì  tôi  cũng  chẳng  làm  nghề  này 

đƣợc!" 

Vì thế, mọi ngƣời đều nói lên cái lý của mình, lý lẽ mà họ nói ra 

đều  là  tạo  tội  nghiệp  cả.  Kết  quả,  Diêm  La  Vƣơng  phán  rằng 

ngƣời ăn thịt phải bồi thƣờng nợ máu. Cho nên, chúng ta ăn thịt 

một loài chúng sinh nào là kết oán với loài chúng sinh đó. Có bài 

thơ rằng: 

 "Nhục" tự lý biên lưỡng cá nhân,  

 Lý biên nhân thực ngoại biên nhân,  

 Chúng sinh hoàn thực chúng sinh nhục 

 Tử tế tư lượng nhân thực nhân."  

Nghiã là: 

 "Ở trong chữ "nhục" có hai người,  

 Người bên trong ăn người bên ngoài,  

 Chính chúng sinh ăn thịt chúng sinh,  

 Nghĩ cho kỹ là người ăn người!"  

Trong Kinh Lăng Nghiêm có chép: "Dƣơng tử vi nhân, nhân tử vi 

dƣơng." (Dê chết trở làm ngƣời, ngƣời chết trở làm dê.) Con dê 

có thể làm ngƣời, thì con heo cũng có thể làm ngƣời. Nếu chƣa 

có Thiên Nhãn Thông thì mình không quán sát đƣợc nhân duyên 

đó nên cho rằng heo là heo, dê là dê. Con ngƣời mà ăn nhiều thịt 

163 

chúng sinh thì bản hữu trí huệ của họ bị che lấp, mất linh tánh và 

biến thành ngu si. 

Bởi vậy muốn độ chúng sinh thì trƣớc tiên đừng nên ăn thịt! Con 

ngƣời muốn độ chúng sinh thì phải độ tự tánh của chúng sinh, độ 

sinh thì phải ly tƣớng. Không có chấp trƣớc thì mới thật sự là độ 

sinh vậy! 



51. ÍT PHIỀN NÃO, ÍT TƢ DỤC 

(Vạn Phật Thành ngày 24 tháng 6 năm 1983) 

Ngƣời tu Ðạo sợ nhất là có phiền não, cho nên nói rằng: 

 "Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn."  

Ðoạn  phiền  não  là  việc  rất  khẩn  cấp,  chuyện  gì  tới  mà  mình 

không sinh phiền não thì đó là có định lực. Không sinh phiền não 

tức là không có tƣ dục. Tƣ dục là gốc sinh phiền não, sinh ra đủ 

thứ ngu si và do đó sinh ra đủ thứ bịnh tật. 

Không  phiền  não  chẳng  phải  là  vì  không  ai  làm  phiền  nên  mình 

không có phiền não; mà là có ngƣời tới nhiễu loạn, phiền hà, trở 

ngại, đánh mắng, chƣởi bới, nhƣng mình không sinh phiền não. 

Ðó mới thật là có định lực vậy! 



52. NHÂN ÐỊA BẤT CHÂN, QUẢ THỌ KHỔ 

(Vạn Phật Thành ngày 8 tháng 7 năm 1983) 

Câu "nhân địa bất chân, quả thọ khổ" này rất có ý nghĩa; bởi vì 

bất luận chuyện gì mình làm, hãy làm chân thật. Nếu không chân 

164 

thật, chuyên dùng thủ đoạn mánh khóe lừa bịp kẻ khác, thì cũng 

nhƣ bịt tai mà ăn cắp chuông, tự mình lừa mình thôi! 

Vô luận là ngƣời xuất gia Tỳ Kheo, Tỳ Kheo Ni, hay tại gia Ƣu Bà 

Tắc,  Ƣu  Bà  Di,  hoặc  Lạt  Ma,  bất  luận  làm  gì  nếu  có  tâm  lừa 

ngƣời  thì  tƣơng  lai  nhất  định  sẽ  rớt  xuống  địa  ngục.  Ở  đời  mà 

không  chân  thật  thì  sẽ  chiêu  cảm  quả  báo  quanh  co,  rắc  rối, 

tƣơng lai sẽ chịu đủ điều khổ. 

Ở  Vạn  Phật  Thành,  trong  mọi  thời  khắc,  mình  phải  chú  ý  đến 

nhân,  quả.  Ðừng  làm  điều  sai  trái  với  luật  nhân  quả.  Nếu  mình 

biết rõ luật lệ mà còn cố phạm thì nhất định sẽ thọ lãnh quả báo 

rất nghiêm trọng. Cho nên các vị phải để ý, đừng làm chuyện sai 

trái với nhân, quả! 



53.  NẾU  PHẬT  GIÁO  ÐỒ  KHÔNG  TRÌ  GIỚI  TỨC  LÀ  MẠT 

PHÁP 

(Vạn Phật Thành ngày 10 tháng 6 năm 1983) 

Câu  đối  liễn  ngày  hôm  nay  là:  "Phật  Giáo  đồ  nhƣợc  bất  trì  giới 

tức Mạt Pháp"; nghĩa là nếu tín đồ Phật Giáo không trì giới thì tức 

là Mạt Pháp. 

"Phật  Giáo  đồ"  có  nghĩa  là  Tăng  Sĩ  hay  ngƣời  xuất  gia.  Phật 

giảng Pháp, Tăng theo Pháp tu hành rồi truyền  cho ngƣời khác. 

Tăng  nhất  định  phải  trì  Giới,  không  trì  Giới  thì  đó  là  Mạt  Pháp; 

nên nói: "Nếu Phật Giáo đồ không trì giới tức là Mạt Pháp." 

Hễ mình tùy tiện nói láo, sát sinh, làm chuyện tà dâm, trộm cắp, 

uống rƣợu  tức là phạm vào năm giới căn bản,  tức là Mạt Pháp. 

165 

Dù Phật Pháp trụ thế mà mình không trì Giới, thì ngay chính bản 

thân  mình  đây  đã  tạo  nên  Mạt  Pháp.  Pháp  nhờ  vào  Tăng  mà 

truyền  đạt,  song  phải  cần  lấy  Giới  làm  gốc;  Giới  là  nền  tảng  để 

thành Phật. Nền tảng này cũng giống nhƣ cái móng khi xây nhà. 

Bây  giờ  mình  xây  móng  để  dựng  nhà  Phật  Pháp,  thì  chắc  chắn 

phải lấy trì Giới làm bƣớc khởi đầu. 

Các vị phải đặc biệt chú ý! Ðừng nên sát sinh, trộm cắp, tà dâm, 

nói  láo,  uống  rƣợu.  Không  phải  là  mình  không  muốn  làm  mà  vì 

bản  tính  mình  không  làm.  Chẳng  phải  là  do  ngƣời  ta  ép  buộc, 

mình  mới  không  làm;  mà  vì  trong  thâm  tâm  mình  luôn  luôn  thật 

thà tự ý nghiêm trì năm giới căn bản! 

Chú  thích:  Hàng  tuần,  Hòa  Thƣợng  Tuyên  Hóa  đều  có  dạy  lớp 

làm đối liễn cho tứ chúng ở Vạn Phật Thành. Nội dung của lớp là 

Hòa Thƣợng viết ra một câu, có khi dài 4 chữ, 7 chữ, hoặc nhiều 

chữ, hoặc một bài thơ, rồi đại chúng căn cứ vào câu ra đề ấy để 

làm một câu đối lại. Bài trên trích ra từ một trong những lớp dạy 

làm đối liễn ấy. Xem bài #77. 



54. LÀM NGƢỜI CẦN PHẢI HIẾU THẢO VỚI CHA MẸ 

(Vạn Phật Thành ngày 16 tháng 9 năm 1983) 

Con ngƣời và thú vật khác nhau ở điểm là con ngƣời có trí huệ, 

biết  hiếu  thảo,  biết  giữ  tục  lệ  nề  nếp,  biết  quý  trọng  lễ,  nghĩa. 

Không  hiểu  quy  củ,  không  biết  hiếu  thảo  với  cha  mẹ,  không  hết 

lòng trung thành với tổ quốc, không biết những điều kiện căn bản 

làm ngƣời, thì mình với ngựa, dê, trâu, bò có khác gì? Nên mình 

166 

phải  chú  ý!  Nhất  là  học  sinh  trong  thời  đại  này  càng  phải  chú  ý 

hơn nữa! 

Hiếu thảo với cha mẹ là biết vâng lời cha mẹ và làm cho cha mẹ 

đƣợc vui vẻ, tinh thần đƣợc an ổn; chứ không phải là nuôi dƣỡng 


cha mẹ, cho cha mẹ áo quần đẹp để mặc, rồi cho là đã hết lòng 

hiếu thảo rồi! Không phải nhƣ vậy! 

Thế  nào  là  trọn  vẹn  chữ  hiếu?  Ðầu  tiên  mình  phải  biết  nghe  lời 

dạy  dỗ  của  cha  mẹ,  không  chống  đối,  không  làm  ngƣợc  lại  lời 

cha mẹ. Phải hết sức cung kính nghe theo lời cha mẹ dạy; lúc đối 

đáp với cha mẹ thì phải hết sức "hòa nhan duyệt sắc," nhỏ nhẹ, 

ngoan  ngoãn.  Cha  mẹ  sai  bảo  điều  gì  thì  phải  làm  ngay,  không 

đƣợc lƣời biếng hoặc tỏ thái độ không vui, không thích. Nếu mình 

có  điều  gì  sai  lầm,  bị  cha  mẹ  rầy  la,  thì  phải  hết  sức  vui  vẻ  mà 

tiếp nhận, không đƣợc có thái độ cứng đầu, không chịu lãnh hội 

lời chỉ bảo. 

Trong  thiên  hạ,  ai  ai  cũng  muốn  con  cái  trở  nên  ngƣời  tốt  nên 

mới dạy dỗ một cách nghiêm khắc. Trong Tam Tự Kinh có câu: 

 "Tử bất giáo phụ chi quá,  

 Giáo bất nghiêm sư chi đọa."  

Nghiã là: 

 "Không dạy dỗ con cái là lỗi của cha,  

 Dạy mà không nghiêm khắc là lỗi của thầy."  

Ngƣời xƣa cũng dạy rằng: Bổng hạ xuất hiếu tử! (Dƣới lằn roi vọt 

mới đào tạo đƣợc ngƣời con hiếu thảo!) 

167 

Ðó là quan điểm thời xƣa, hiện tại có nhiều chỗ không hợp thời; 

nhất  là  ở  nƣớc  Mỹ  này,  ngƣời  Tây  phƣơng  chƣa  hề  nghe  qua. 

Bởi  vì  ở  Mỹ  ngƣời  ta  nói  giáo  dục  là  phải  thân  ái,  không  đƣợc 

đánh đập con cái, phải để cho con cái tự do phát triển! Nói tóm 

lại, nếu quá nghiêm khắc thì cũng không tốt, mà quá phóng túng, 

tùy tiện, thì cũng không tốt; mình phải giữ trung dung thì mới hợp 

lý. 

Ngƣời Trung Hoa vốn chú trọng về đạo hiếu. Ông Tăng Sâm, một 

đệ tử của Ðức Khổng Tử, có nói rằng: 

 "Phụ mẫu tại bất viễn du, du tất hữu phương."  

Nghĩa  là:  "Khi  cha  mẹ  còn  thì  mình  không  nên  đi  xa  nếu  đi  thì 

phải có nơi có chỗ." Ðại ý là cha mẹ còn sống thì con cái không 

nên tìm cách đi chỗ nầy chỗ nọ; nếu có chuyện gì cần thiết phải 

đi  đến  những  nơi  xa  xôi,  thì  phải  cho  cha  mẹ  biết  địa  chỉ  chính 

xác  để  cha  mẹ  khỏi  lo  nghĩ.  Làm  cho  cha  mẹ  lo  nghĩ  là  không 

hiếu  thảo.  Cho  nên  tục  ngữ  có  câu:  Nhi  hành  thiên  lý  mẫu  đảm 

ƣu. (Con đi ngàn dặm, ở nhà mẹ lo âu.) Ðó là hình dung lòng mẹ 

rất quan tâm đến con cái vậy. 



55. TỰ DO QUÁ MỨC SẼ ÐEM LẠI ÐAU KHỔ! 

Ở  Trung  Hoa  vào  thời  đại  Liệt  Quốc  và  hiện  tại  ở  Tây  phƣơng, 

con ngƣời không khác nhau gì mấy do vì tình trạng luân lý và đạo 

đức suy đồi. 

Khi  Khổng  Tử  soạn  Thi  thƣ,  định  Lễ  nhạc,  thì  Ngài  có  quy  định 

mối  quan  hệ  giữa  vua  tôi,  cha  con,  vợ  chồng,  anh  em,  bạn  bè. 

Bàn về năm mối quan hệ đó, Ngài dạy rằng vua tôi phải có Nghĩa, 

168 

cha  con  phải  có  Thân,  vợ  chồng  phải  có  Biệt,  anh  em  phải  có 

Bậc, bạn bè phải có Tín. Ngài lại giảng về tám đức: Hiếu, Ðễ, Lễ, 

Nghĩa, Trung, Tín, Liêm, Sỉ, và dùng tám đức này để duy trì quy 

củ trong xã hội. 

Chúng ta đừng nên cho rằng lối sống tự do phóng túng của Tây 

phƣơng  là  tốt,  vì  kỳ  thật,  nó  dẫn  dụ  con  ngƣời  làm  những  điều 

không hợp với đạo đức. Các vị thử nghĩ coi, hành vi của những 

ngƣời "hippy" làm cho thiên hạ đại loạn. Nam, nữ không còn biết 

giữ gìn nề nếp, tha hồ phóng túng. Khẩu hiệu của họ là: "Hảo tắc 

tụ, bất hảo tắc tán." (Thích thì hợp, không thích thì tan.) 

Tƣ tƣởng nhƣ vậy khiến cho hôn nhân dễ bị sụp đổ, vì bị họ coi 

nhƣ đóng kịch mà thôi! Ða số những tuồng kịch đó kết thúc thật là 

bi đát, mà kẻ chịu thiệt thòi nhiều nhất chính là ngƣời con gái. 

Từ trƣớc đến nay tôi không có ý phê bình, song ngày hôm nay có 

những ngƣời không giữ nề nếp xã hội, phá hoại thuần phong mỹ 

tục nhƣ vậy, cho nên tôi mới cảm khái nói vài lời bình luận. 

Phàm những ai đến đây tu hành thì không đƣợc học thói "hippy" 

phóng túng, tùy tiện, thích gì làm đó. Những hành vi nhƣ vậy thật 

là  gieo  họa  cho  quốc  gia  và  tai  ƣơng  cho  dân  chúng,  nên  tôi 

không  thể  làm  thinh  không  nói  ra.  Những  hành  động  nhƣ  trên 

chính là những hành vi đƣa đến cảnh vong quốc, diệt chủng! 

169 

56. "HIPPY" TỪ ÐÂU ÐẾN? 

(Vạn Phật Thành ngày 17 tháng 9 năm 1983) 

Những  hành  vi  không  tốt  của  những  ngƣời  "hippy"  từ  đâu  mà 

phát sinh  ra?  Nói tóm tắt thì từ nơi pháp lịnh của đất  nƣớc, của 

quốc gia mà phát sinh ra! Bởi vì theo phong khí hiện tại, cha mẹ 

không thể nghiêm mình quản giáo con cái, thầy giáo cũng không 

thể trừng phạt học sinh vì sợ mang tiếng là ngƣợc đãi con em, do 

đó đành để con em "tự do phát triển." 

Các vị thử quan sát xem, bởi "tự do phát triển" nên tạo ra đầy dẫy 

kẻ "hippy," kẻ đồng tính luyến ái, và những thiếu niên bất lƣơng, 

du  đãng.  Chúng  giết  ngƣời,  đốt nhà,  cƣớp  đoạt,  làm  đủ chuyện 

điên đảo. Tất cả những hiện tƣợng đó đều do quan niệm "tự do 

phát triển" tạo thành! Trai, gái hết sức lăng loàn, cùng sống lõa lồ, 

ca hát, nhảy múa, uống rƣợu, hút ma túy, tạo thành một thế giới 

điên  cuồng,  thƣơng  phong  bại  tục;  do  đó,  địa  ngục  Trụ  đồng, 

Giƣờng lửa là nơi họ sẽ rơi vào mà thọ khổ sau khi chết! 

Nếu ở Vạn Phật Thành mà không chân chính tu hành, lại để cho 

cảnh  giới  bên  ngoài  lay  chuyển,  thì  tôi  thật  đau  lòng  đến  cực 

điểm! Nhìn những ngƣời đó mà tôi rơi lệ. Tôi dạy các vị phƣơng 

cách  để  trở  nên  bậc  hiền  nhân  quân  tử,  nhƣng  nếu  các  vị  cam 

lòng đọa lạc, chạy theo trào lƣu "tự do phát triển," thì quả thật các 

vị  đã  bị  tƣ  tƣởng  của  bọn  "hippy"  này  thâm  nhiễm  quá  sâu  rồi! 

Mong  sao  các  vị  từ  nay  về  sau  sẽ  hết  lòng  hoán  cải  lỗi  lầm,  trở 

thành con ngƣời mới! 

170 

57. HỌC ÐƢỜNG LÀ THÁNH ÐỊA 

(Vạn Phật Thành ngày 18 tháng 9 năm 1983) 

Học  đƣờng  là  Thánh  địa  giáo  dục  nhân  tài,  giống  nhƣ  một  lò 

luyện kim lớn, trong đó mọi thứ sắt, vàng, đồng đƣợc nung nấu, 

trải  qua  trăm  ngàn  lần  trui  luyện  để  cuối  cùng  trở  thành  thứ  kim 

cang  bất  hoại.  Kẻ  thành  tài  thì  tƣơng  lai  sẽ  phục  vụ  quốc  gia, 

thành bậc lƣơng đống, trụ cột cho đất nƣớc. Cho nên vị giáo sƣ 

đƣợc dạy kẻ anh tài trong thiên hạ thì thật vô cùng sung sƣớng. 

Ðây là công việc mà thánh thần cũng không thể xâm phạm, cho 

nên mình phải tận tâm nỗ lực đảm trách nhiệm vụ này. 

Hiện  tại  có  nhiều  trƣờng  học  đã  biến  chất  rồi.  Không  những  đại 

học,  trung  học  mà  cả  tiểu  học,  học  sinh  đa  số  là  hút  thuốc  và 

dùng ma túy. Con em bây giờ có lòng hiếu kỳ, trƣớc thì học hút 

thuốc lá, sau thì học ăn cắp đồ vật. Ăn cắp rồi thì đổi lấy tiền để 

mua  ma  túy  mà  hút;  lại  còn  học  thói  nói  láo,  thói  lừa  dối  ngƣời 

khác.  Các  vị  là  công  dân  của  đất  nƣớc,  chứng  kiến  tình  huống 

nhƣ  vậy  mà  không  xót  xa,  thống  thiết  thì  thật  là  không  có  tâm 

huyết vậy! 

Nếu quan sát các trƣờng học ở ngoài Vạn Phật Thành, các vị có 

chắc  là  sẽ  tìm  ra  đƣợc  một  ngôi  trƣờng  mà  học  sinh  không  hút 

thuốc,  không  dùng  ma  túy,  không  bán  độc  dƣợc  cần  sa  chăng? 

Thậm  chí  chƣa  từng  nghe  nói  có  ngôi  trƣờng  nào  nhƣ  thế  cả! 

Thầy  giáo  thì  biết  mà  không  quan  tâm,  còn  để  mặc  học  sinh 

muốn làm gì thì làm. Có những trƣờng học lại là trung tâm buôn 

bán ma túy nữa, thật là nguy hại thay! 

Song le, điều làm cho chúng ta đau lòng nhất chính là trƣờng học 

biến thành nơi hẹn hò yêu đƣơng giữa trai gái, là nơi chúng làm 

171 

chuyện  dâm  loạn.  Có  nhiều  phụ  huynh  khuyến  khích  con  gái 

mình  uống  thuốc  ngừa  thai,  đó  là  điều  xƣa  nay  hiếm  có;  trƣờng 

học  thì  không  quan  tâm  tới  chuyện  này,  chỉ  biết  làm  sao  để  thu 

học  phí  thôi.  Rốt  cuộc,  học  sinh  học  xong  ra  trƣờng  thì  cũng 

chẳng có quan niệm gì về đạo đức cả, cũng không có quan niệm 

về trinh tiết và tiết tháo nữa. 

Ngƣời nào cũng nói: "Tự do! Tự do! Tự do!" Ðó là "tự do" xuống 

địa ngục vậy! Cái phong khí không tốt đẹp nhƣ vậy đối với ngƣời 

đời  thật  trăm  phần  hại,  chẳng  một  phần  lợi.  Nếu  nhƣ  các  nhà 

giáo dục không đặt ra phƣơng pháp để cải cách, thì hậu quả khó 

biết sẽ ra sao. 

Vì vậy tại Vạn Phật Thành, bất luận là tiểu học, trung học hay đại 

học,  con  trai,  con  gái  học  riêng biệt.  Ngay  từ  lúc  chúng  còn  nhỏ 

phải bắt đầu dạy chúng về nền nếp tách biệt giữa trai và gái. Nhà 

đƣơng cuộc cần phải thức tỉnh và mau mau nghĩ cách cải thiện 

phong khí suy đồi của học đƣờng; bởi: Vong dƣơng bổ lao, do vị 

vi  vãn.  Nghiã  là:  Dê  tuy  mất,  nếu  kịp  sửa  chuồng  thì  vẫn  chƣa 

quá trễ. 



58. KHI PHÁT NGUYỆN CẦN PHẢI THÀNH TÂM 

Kẻ xuất gia tu Ðạo cần phải phát nguyện. Phát nguyện là để tinh 

tấn  tu  hành.  Phát  nguyện  là  để  cảnh  giác  chính  mình,  sửa  đổi 

điều  ác  mà  làm  điều  thiện.  Tu  Ðạo  mà  không  phát  nguyện  thì 

cũng nhƣ là hoa nở mà không kết trái vậy, đó là điều không thể 

đƣợc. 

172 

Nếu  đã  phát  nguyện  rồi  tốt  nhất  cần  phải  hàng  ngày  lập  lại,  nói 

qua một lần nữa, bởi vì "ôn cố nhi tri tân"! Phải nhớ đƣợc nguyện 

mình từng phát là nguyện gì, mình cần phải làm điều gì, thì lúc đó 

nguyện mình đã phát mới không phải là lời hứa suông. Mình mới 

không  tự  lừa  mình  mà  dối  ngƣời,  đồng  thời  không  phải  phát 

nguyện rồi quên mất đi. 

Chƣ Phật và Bồ Tát trong quá khứ do chân thật phát nguyện nên 

các ngài mới chứng đƣợc Chánh Ðẳng Chánh Giác. Chƣ Phật và 

Bồ Tát tƣơng lai cũng do phát nguyện mà đắc đƣợc Chánh Ðẳng 

Chánh  Giác.  Phật  là  bậc  Ðại  Trí  Huệ,  chúng  ta  là  kẻ  đại  ngu  si, 

nên cần phải học đại trí huệ của Phật. Chúng ta phải lấy tâm Phật 

làm  tâm  mình,  lấy  nguyện  của  Phật  làm  nguyện  của  mình,  lúc 

nào cũng học bốn tâm vô lƣợng Từ, Bi, Hỷ, Xả, và lúc nào cũng 

tu  trì  hạnh  nhẫn  nại  những  điều  khó  nhẫn  nại,  làm  những  việc 

ngƣời khác khó làm nổi. 

Mọi việc mình làm đều phải chân thật thì mới tƣơng ƣng với Ðạo 

đƣợc. Vì vậy phát nguyện cần phải thành tâm, thành ý, không thể 

có hành vi dối trá hoặc tham cầu hƣ danh đƣợc. Ðó là điểm mà 

tôi hy vọng các vị chú ý. Phật A Di Ðà do phát 48 đại nguyện nên 

mới  thành  tựu  đƣợc  Thế  giới  Cực  Lạc  và  nhiếp  thọ  đƣợc  tất  cả 

chúng sinh ly khổ đắc lạc, liễu sinh thoát tử. Chúng ta cần phải y 

theo Ngài và chƣ Phật cùng Bồ Tát trong quá khứ, mà mau mau 

phát  nguyện.  Có  phát  nguyện  thì  mới  có  thể  thành  đƣợc  Phật 

quả! 

Nếu nhƣ mình có lỗi lầm thì phải đau lòng cải hóa đi, đừng nên 

che đậy hoặc tô điểm thêm những lỗi lầm xấu xa của mình. Phải 

hết sức thẳng thắn sám hối trƣớc đại chúng, nếu ngƣợc lại thì chỉ 

thêm  tội  lỗi.  Mình  chạy  theo  tập  khí  lỗi  lầm  tức  là  "bội  giác  hợp 

173 

trần." Hễ có thể sửa đổi lỗi lầm, hƣớng về điều thiện thì đó là "bội 

trần hợp giác." 

Phát nguyện là để ngăn ngừa tội lỗi, sám hối là để tiêu trừ tội lỗi, 

cho nên nói: "Di thiên đại tội, Nhất sám tiện tiêu." (Tội lỗi đầy trời, 

Sám hối liền sạch.) Do đó, bắt đầu từ đây về sau, mình làm con 

ngƣời mới! 

Cổ đức dạy rằng: 

 "Tùng tiền chủng chủng,  

 tỷ như tạc nhật tử.  

 Dĩ hậu chủng chủng,  

 tỷ như kim nhật sinh."  

 Nghĩa là: 

 "Ðủ thứ tội lỗi từ trước,  

 cũng giống như ngày hôm qua đã chết rồi.  

 Từ đây về sau,  

 mọi việc mình làm kể như một cuộc đời mới."  

"Phát nguyện" và "sám hối" tuy hai danh từ khác nhau nhƣng đại 

ý không có gì khác biệt, đại đồng tiểu dị mà thôi. Nếu có thể sửa 

đổi đƣợc những thói quen xấu xa tức là dũng mãnh cải hóa, dũng 

mãnh chấp nhận sai lầm, dũng mãnh đối đầu với thật tại. Lúc đó 

mới  vƣợt  qua  đƣợc  thử  thách,  không  bị  cảnh  giới  làm  cho  lay 

chuyển.  Ðừng  nên  có  ngã  kiến  quá  sâu  dày,  đừng  nên  có  ngã 

tƣớng  quá  nặng  nề.  Phải  hiểu  rằng  chúng  ta  đều  có  giác  tánh 

174 

viên minh hết sức quang minh, lỗi lạc, "tròn đầy, xán lạn"; mọi tập 

khí, tội lỗi ở trong đó đều chẳng tồn tại đƣợc! 



59. HỌC PHẬT PHÁP CẦN DŨNG MÃNH SỬA ÐỔI LỖI 

LẦM 

Các vị! Tu Ðạo nếu không sửa đổi lỗi lầm thì cũng nhƣ chẳng tu 

Ðạo.  Học  Phật  Pháp  mà  không  nhận  tội  lỗi  rồi  sửa  đổi  thì  cũng 

nhƣ chẳng học. 

 Hành niên ngũ thập chi thời,  

 nhi tri tứ thập cửu chi phi.  

 (Tu năm mươi năm rồi mới biết sai lầm 

 trong suốt bốn mươi chín năm qua.) 

Ngƣời  nhận  biết  đƣợc  những  điều  sai  lầm  của  mình  trong  quá 

khứ là ngƣời có trí huệ, tƣơng lai tiền đồ sẽ xán lạn. Nếu không 

biết đƣợc điều sai lầm trong quá khứ thì thật là hồ đồ vô cùng. Hễ 

mƣu  đồ  cái  hƣ  danh  thì  liền  bị  khách  trần  làm  cho  mê  muội, 

những ngƣời nhƣ vậy thật là đáng thƣơng! Chúng ta không nên 

gởi  nhờ  Phật  Tánh  này  nơi  thân  tứ  đại  vật  chất,  rồi  chỉ  biết  truy 

cầu hƣởng thụ mà không biết tu Ðạo. 

Vì sao lại bỏ đi cái chân chính để chạy theo cái hƣ vọng? Vì sao 

lại bỏ gốc để chạy theo ngọn? Là vì mình không biết phản tỉnh, có 

lỗi  mà  không  chịu  sửa,  không  nhận  thức  đƣợc  tự  tánh  này  là 

thanh  tịnh  vô  nhiễm,  chẳng  chút  trần  cấu.  Rồi  chỉ  vì  không  thể 

nắm bắt đƣợc tự tánh nên đành xuôi tay theo dòng nƣớc đục, trôi 

175 

theo trào lƣu ô nhiễm, khiến cho tự tánh bị vẩn đục, bổn hữu trí 

huệ bị vùi lấp; thật càng khó mà minh tâm kiến tánh đặng! 

Chúng  ta  ở  Vạn  Phật  Thành,  cần  đem  lòng  dạ  hoen  ố,  vẩn  đục 

này mà  rửa sạch đi, để tự tánh  quang minh  xuất hiện. Rồi dùng 

tâm chính đại quanh minh để xử lý mọi việc, không thể dùng thủ 

đoạn  để  áp  bức  kẻ  khác.  Chúng  ta  cần  phải  nhớ  rằng:  Thị  Ðạo 

tắc  tiến,  Phi  Ðạo  tắc  thối.  (Hễ  là  Ðạo  thì  tiến  tới,  Không  phải  là 

Ðạo thì thối lui.) 

Và  phải  biết:  Trạch  thiện  nhi  tồn,  Bất  thiện  nhi  cải.  (Chọn  điều 

thiện mà giữ lại, Ðiều xấu thì sửa đổi đi.) Nếu đƣợc nhƣ vậy thì 

nhất định sẽ đạt tới địa vị Hiền Thánh! 



60. NÓI CHUYỆN VỚI HỌC SINH TRƢỜNG DỤC LƢƠNG 

VÀ TRƢỜNG BỒI ÐỨC 

(Vạn Phật Thành ngày 23 tháng 9 năm 1983) 

Ngày  hôm  nay  các  bạn  học  sinh  nhỏ  tuổi  lên  diễn  đàn  nói  điều 

tâm đắc, tuy các em nói ngắn nhƣng rất có ý nghĩa. 

Có những em tuổi đời tuy nhỏ nhƣng đã biết rằng nói láo là một 

hành  vi  gian  dối.  Hễ  mình  lừa  ngƣời  khác  thì  tƣơng  lai  sẽ  bị 

ngƣời khác lừa lại. Ðó là nhân quả tuần hoàn, là đạo lý của quả 

báo. 

Có em còn đọc thuộc lòng đƣợc bài Ðại Ðồng của Ðức Khổng Tử 

làm cho tôi rất hứng thú. Hy vọng các em ngƣời Hoa, ngƣời Mỹ, 

ngƣời Việt, ngƣời Miên, ngƣời Lào, tất cả đều có thể đọc thuộc 

176 

lòng bài Ðại Ðồng; và không những dùng Anh văn đọc đƣợc mà 

có thể dùng tiếng mẹ đẻ mà đọc đƣợc nữa. 

Hôm  nay  tôi  cho  các  vị  biết  tin  này,  ngƣời  tị  nạn  tới  đây  nếu  là 

các em học sinh, hễ ai muốn ở lại Vạn Phật Thành để học thì tôi 

rất hoan nghinh! Các em sẽ đƣợc học bổng miễn phí. Song các 

em  phải  sinh  hoạt  một  cách  độc  lập;  cha  mẹ  các  em  có  thể  ở 

ngoài  làm  việc,  còn  các  em  thì  ở  trong  Vạn  Phật  Thành  để  học 

hành, đây là cơ hội khó kiếm đƣợc vậy! 

Thời gian còn đi học là vàng ngọc bởi vì trí nhớ của mình còn tốt. 

Bởi vậy đọc sách gì cũng nên học thuộc lòng thì mới không quên 

mất đƣợc. Khi còn đi học thì mình phải nên hết sức nỗ lực, không 

nên  ham  chơi,  không  nên  lãng  phí  để  cho  thời  gian  trôi  qua. 

Ngƣời  xƣa nói  rằng: "Nhất thốn  quang âm,  nhất  thốn kim, Thốn 

kim nan mãi thốn quang âm." (Một tấc thời gian là một tấc vàng, 

Tấc vàng khó mua đƣợc tấc thời gian.) 

Các em cần phải ghi nhớ điều đó! Nếu các em không dụng công 

học hành thì tƣơng lai tiền đồ chẳng có hy vọng lắm đâu. Các em 

học tri thức, học kỷ năng, học làm ngƣời, học làm sao trở thành 

ngƣời tốt. Thế nào là học làm ngƣời tốt? Tức là học đừng có nổi 

giận,  đừng  có  tranh  cãi  với  bạn  bè,  đừng  tham  cầu,  thì  đó  là 

ngƣời học sinh tốt! 

Các em hãy nhìn xem, ngƣời đời ai cũng có lòng tham, ai cũng 

có  điều  sở  cầu,  và  ai  cũng  có  đủ  thứ  phiền  não.  Những  thứ  đó 

đều  do  tâm  tham  lam  mà  có.  Tuy  nhiên,  cầu  xin  cũng  phải  cho 

hợp lý, không thể vọng cầu viễn vông đƣợc. Không thể tham tiền 

tài bất nghĩa, không thể cầu cái phƣớc mà mình chẳng có phần, 

cũng đừng nên có tâm ích kỷ, tâm tự lợi. Phải lấy Sáu Tông Chỉ 

177 

của Vạn Phật Thành làm mục tiêu thì tƣơng lai ra ngoài phục vụ 

xã hội chẳng những không nhiễu loạn xã hội mà còn làm cho xã 

hội an bình nữa. 

Tôi  hy  vọng  các  em  sẽ  làm  ngƣời  chính  nhân  quân  tử  quang 

minh lỗi lạc, tƣơng lai sẽ trở nên bậc xuất chúng, anh tài. Các em 

đừng nên học thói lỗ mãng, tác phong vô lại, ham ăn mà lƣời học, 

lúc nào cũng làm chuyện lôi thôi, phá rối xã hội. Tôi cũng hy vọng 

các em đừng học thói "hippy," đừng nên hút thuốc, uống rƣợu, xì 

ke, ma túy. Các em cần phải làm cho mình có kiến thức học vấn 

sung mãn, thành kẻ có phẩm hạnh ƣu tú. 

Ở  tại  Vạn  Phật  Thành,  các  em  đƣợc  dạy  tiếng  Anh,  tiếng  Hoa, 

v.v... Học đƣợc các ngôn ngữ khác, đó là cơ hội rất hiếm có vậy. 

Các em đừng bỏ lỡ cơ hội, hãy nỗ lực học tập. 

Từ  đây  về  sau  sẽ  định  rằng  mỗi  chiều  Thứ  Sáu  các  em  sẽ  tới 

diễn đàn này để luyện tập diễn giảng. Các em đừng nên sợ hãi, 

hãy nói cho lớn tiếng, và phải "lý trực khí tráng," nghĩa là luận lý 

cho  vững,  tác  phong  cho  hiên  ngang.  Bởi  vì:Thục  năng  sinh 

xảo.(Luyện tập thành thục thì trở nên tinh xảo.) 

Luyện tập một thời gian lâu thì tự nhiên có thể nói thao thao bất 

tuyệt.  Sau  này  các  em  sẽ  thuyết  giảng  đƣợc  những  đạo  lý  cao 

thâm, trở thành những diễn thuyết gia mà mọi ngƣòi nhất định sẽ 

phải  hoan  nghinh.  Hiện  tại  là  cơ  hội  để  các  em  tập  luyện.  Hàng 

ngày,  nếu  các  em  có  thể  tuyên  dƣơng  chân  lý,  nói  nhƣ  nƣớc 

chảy, vấn đề nào cũng có thể giảng đặng thì các em rất chóng trở 

thành  những  nhân  tài  để  hoằng  Pháp.  Ðây  là  thời  gian  tốt  đẹp 

nhất rất khó gặp vậy, các em đừng cô phụ lòng tôi. Cổ nhân nói 

rằng: 

178 

 "Thư sơn hữu lộ, cần vi kính,  

 Học hải vô nhai, khổ tác châu."  

 (Núi sách có nẻo: đường vào là siêng năng.  

 Biển học không bến: dùng gian khổ làm thuyền.) 

Nếu các em có thể dùng tinh thần này mà dụng công học tập thì 

tƣơng lai nhất định sẽ có cống hiến lớn cho quốc gia. 



61. QUÂN TỬ BIẾT CÁCH TẠO VẬN MẠNG 

(Vạn Phật Thành ngày 1 tháng 10 năm 1983) 

Rất  nhiều  sự  việc  trên  thế  gian  mình  cho  rằng  tốt,  nhƣng  bên 

trong thực sự có nhiều điều chẳng tốt phát sinh. Hiện tại bạn cho 

là hết sức vui sƣớng, nhƣng tƣơng lai có thể làm cho bạn thống 

khổ.  Cho  nên  nếu  muốn  tránh  sự  phiền  não  không  gì  bằng  giữ 

Trung  Ðạo.  Trung  Ðạo  có  nghĩa  là  không  nhiều  quá  mà  cũng 

không  ít  quá,  không  có  phiền  não  mà  cũng  không  có  vui  thú. 

Sách Trung Dung có nói rằng: 

 "Hỷ nộ ai lạc chi vị phát, vị chi Trung;  

 Phát nhi giai trung tiết,vị chi Hòa."  

Nghiã là: 

 "Vui, giận, buồn, sướng khi chưa sinh thì gọi là Trung;  

 Khi phát ra rồi mà giữ ở mức trung thì gọi là Hòa".  

Nếu hiểu đạo lý này thì bất luận làm gì mình cũng không thái quá, 

cũng không mê muội, không điên đảo. Cần phải biết rõ ràng đen 

179 

là đen, trắng là trắng, thiện là thiện, ác là ác, phân chiết minh liễu 

thì mới không lẫn lộn thiện với ác. Những điều mà chúng ta gặp 

trong kiếp này đều là do nghiệp lực kiếp trƣớc tạo thành. Hiện tại 

muốn  cải  biến  vận  mệnh  của  mình  thì  cần  phải  tạo  nhiều  công 

đức. Có câu rằng: 

 "Quân tử hữu tạo mệnh chi học.  

 Mệnh do ngã lập,  

 Phước tự kỷ cầu.  

 Họa, phước vô môn,  

 Duy nhân tự chiêu."  

Dịch là: 

 "Người quân tử biết cách tạo vận mạng.  

 Mạng do ta làm,  

 Phước tự ta cầu.  

 Họa, phước không có cửa,  

 Chỉ do ta chuốc lấy."  

Ngƣời học Phật nhất định phải nhận thức rõ ràng định luật nhân 

quả  báo  ứng;  không  thể  tùy  tiện  tạo  ác  nghiệp,  trồng  ác  nhân, 

cũng không đƣợc làm sai đạo lý nhân quả. Vì thế phải mƣời phần 

cẩn thận, nếu chờ đến lúc thọ quả báo thì hối hận đã muộn rồi! 

180 

62. SỰ BẤT ÐỒNG GIỮA PHẬT VỚI MA 

(Vạn Phật Thành ngày 9 tháng 10 năm 1983) 

Phật thì không có tâm sân hận, ma thì chắc chắn có tâm sân hận; 

đó là chỗ bất đồng. 

Phật  thành  Phật  là  do  ma  giúp  mà  thành.  Bởi  vì  khi  Ngài  ngồi 

dƣới cây Bồ Ðề sắp sửa thành Ðạo thì ma vƣơng sinh lòng giận 

dữ, bèn phái ma binh, ma nữ lại uy hiếp, dẫn dụ Ngài. Song Phật 

không động tâm, trái lại, Ngài dùng Ðịnh lực khắc phục ma lực, 

rồi  giác  ngộ  thành  Phật.  Do  đó,  Phật  thì  không  có  lòng  giận  dữ 

oán  ghét  gì  ma  cả.  Ma  thành  ma  là  bởi  chúng  có  lòng  dạ  tranh 

đấu cang cƣờng; cho nên có câu rằng: 

 "Tranh thị thắng phụ tâm,  

 Dữ Ðạo tương vi bội,  

 Tiện sinh tứ tướng tâm,  

 Do hà đắc Tam Muội?"  

Dịch là: 

 "Tranh là tâm hơn thua,  

 Ði ngược lại với Ðạo,  

 Khiến sinh ra bốn tướng,  

 Làm sao được Tam Muội?"  

Ma  tranh  không  đƣợc  hạng  nhất  thì  sinh  ra  lòng  giận  dữ,  lòng 

ganh tị, lòng chƣớng ngại; cho nên ngƣời nào có tƣ tƣởng, hành 

vi  nhƣ  vậy  thì  đều  là  ma,  vĩnh  viễn  khó  thành  Phật  đƣợc.  Thần 

181 

thông  của  ma  so  với  thần  thông  của  Phật  cũng  chẳng  kém  gì; 

song, thần thông của Phật là chánh phái, còn thần thông của ma 

là tà phái. Vì "tà không thắng chánh" nên ma rốt cuộc không thể 

thắng Phật, do đó nó đành phải cam tâm cúi lạy, dập đầu quy  y 

Phật.  Song  Phật  thì  từ  bi  thƣơng  xót  chúng  sinh,  tuyệt  đối  Ngài 

không  đối  đầu  với  ma  mà  chỉ  dùng  đạo  đức  để  cảm  hóa,  làm 

chúng cảm phục. 

Trong Tám Tƣớng Thành Ðạo, có tƣớng gọi là "Hàng Ma"; thực 

sự  gọi  là  "Cảm  Hóa  Ma"  thì  có  lẽ  đúng  hơn  bởi  vì  Phật  không 

dùng  phƣơng  pháp,  thủ  đoạn  gì  để  áp  bức,  cƣỡng  bách,  hàng 

phục ma cả. Nếu nhƣ Ngài mà "hàng phục" ma thì tức là Ngài có 

tƣớng ngã, tƣớng nhân, tƣớng chúng sinh, tƣớng thọ giả; mà có 

bốn tƣớng này thì chẳng thành Phật đặng! 

Vậy Phật làm sao khiến Ma vƣơng phải đầu hàng? Ngài dùng Từ, 

Bi, Hỷ, Xả, bốn tâm vô lƣợng. Hễ Ma vƣơng lại để hại Ngài, Ngài 

dùng tâm từ bi mà đối đãi, dùng đức hạnh mà cảm hóa. Phật biết 

đƣợc lý "tiền nhân hậu quả"; Ngài biết sở dĩ ma đến quấy phá là 

vì  trong  quá  khứ  Ngài  đã  từng  tạo  oán  cừu,  nên  bây  giờ  Ngài 

không  tranh  cãi,  mà  chỉ  an  tâm  chấp  nhận  chúng  ma  đến  quấy 

nhiễu. 

Ma  làm  sao  trở  thành  ma  đƣợc?  Do  vì  có  hận,  oán,  não,  nộ, 

phiền  (6)  năm  thứ  độc  này  mà  ra!  Năm  độc  khí  này  giúp  cho 

chúng thành ma, vì vậy ma lúc nào cũng tạo phiền não cho ngƣời 

khác, nhất là đối với ngƣời tu Ðạo. Chúng thấy kẻ tu hành nhƣ là 

cái  gai  trong  mắt,  nhất  định  phải  tìm  cách  phá  hoại  Ðạo  nghiệp 

của ngƣời xuất gia. Khi có ngƣời xuất gia, tu hành thành Phật, thì 

chúng ma thiếu đi một kẻ quyến thuộc, do đó chúng tận lực phá 

hoại. 

182 

Phàm là ngƣời xuất gia thì phải hết sức cẩn thận đề phòng, đừng 

để  trúng  kế  của  ma  mà  rớt  vào  bẫy,  vĩnh  viễn  khó  thoát  thân 

đƣợc. Nên kẻ tham Thiền phải nhận rõ cảnh giới, nếu không sẽ bị 

ma khống chế. "Tẩu hỏa nhập ma" (hỏa hầu tiêu tán, ma liền xâm 

nhập) là điều mƣời phần nguy hiểm! 

Sao gọi là Phật? Sao gọi là ma? 

Phật thì theo đạo lý, hợp lẽ phải; theo đạo lý tức là hợp nhân quả. 

Ma  thì  chẳng  đếm  xỉa  đến  đạo  lý,  không  biết  đến  chuyện  nhân 

quả.  Theo  nhân  quả  thì  hợp  lý,  không  theo  nhân  quả  thì  không 

hợp lý. Do đó, Phật với ma khác biệt rõ ràng nhất là ở điểm này. 

Phật thì có lòng từ bi, còn ma thì đầy dẫy tâm sân hận. 



63. TÁM ÐỨC TÍNH CĂN BẢN LÀM NGƢỜI 

(Vạn Phật Thành ngày 12 tháng 10 năm 1983 - cho các em học 

sinh) 

Các bạn trẻ, các em có biết điều căn bản làm ngƣời là gì chăng? 

Tức  là  phải  có  tám  đức  tính:  Hiếu,  Ðễ,  Trung,  Tín,  Lễ,  Nghĩa, 

Liêm,  Sỉ.  Ngày  hôm  nay  tôi  sẽ  giải  thích  một  cách  đơn  giản  ý 

nghĩa của mỗi đức tính cho các em nghe: 

1.  Hiếu:  tức  là  hiếu  thảo.  Hiếu  thảo  với  cha  mẹ  là  điều  căn  bản 

của  bổn  phận  làm  con.  Hiếu  thảo  nghĩa  là  báo  đáp  công  ơn 

dƣỡng dục của cha mẹ, và hiếu thảo cũng có nghĩa là biết vâng 

lời cha mẹ chỉ dạy. 

2. Ðễ: tức là kính trọng. Kính trọng ngƣời lớn hơn mình, vì mình 

làm em nên có bổn phận phải kính trọng anh chị mình. 

183 

3.  Trung:  tức  là  trung  thành.  Hết  lòng  trung  thành  với  đất  nƣớc 

của mình, đó là trách nhiệm của ngƣời công dân, có tận trung thì 

mình mới báo đền đƣợc công ơn của đất nƣớc. 

4. Tín: tức là tín nhiệm. Ðối với bạn bè phải có tín nhiệm, hứa với 

bạn chuyện gì thì phải làm chuyện đó, không thể thất tín, sai hẹn. 

5.  Lễ:  tức  là  lễ  phép.  Ðối  với  mọi  ngƣời,  mình  phải  có  lễ  phép, 

phải hết sức khiêm nhƣờng. Nếu không có lễ thì mình chỉ là thú 

vật  mà  thôi.  Cho  nên  các  bạn  nhỏ,  khi  gặp  thầy  cô  thì  phải  biết 

chào hỏi, về nhà gặp cha mẹ phải biết lễ phép. 

6.  Nghĩa:  tức  là  nghĩa  khí.  Thấy  điều  gì  có  nghĩa  thì  phải  dũng 

cảm mà làm. Khi thấy ai gặp tai nạn thì mình phải tận lực giúp đỡ, 

giải quyết vấn đề giúp họ. Với bạn bè thì mình phải có đạo nghĩa; 

khi giúp ai không cần có điều kiện gì cả, tuyệt đối không có tâm 

mƣu đồ, mong đền ơn đáp nghĩa. 

7. Liêm: tức là liêm khiết. Ngƣời liêm khiết thì bất luận gặp hoàn 

cảnh  nào  cũng  không  động  lòng  tham  cầu,  cũng  chẳng  muốn 

hƣởng  tiện  nghi.  Hơn  nữa  mình  phải  có  tinh  thần  "chí  công  vô 

tƣ," và biết quên mình mà làm chuyện ích chung. 

8. Sỉ: tức là hổ thẹn. Gặp chuyện gì không hợp đạo lý, đi ngƣợc 

lại  với  lƣơng  tâm  của  mình,  thì  tuyệt  đối  chẳng  làm.  Con  ngƣời 

nếu không biết hổ thẹn thì giống nhƣ cầm thú vậy. 

Hiếu, Ðễ, Trung, Tín, Lễ, Nghĩa, Liêm, Sỉ là tám đức tính căn bản 

để làm ngƣời, các em đừng quên. Trong tƣơng lai ra đời phục vụ 

xã hội, các em phải: Ngôn tất trung tín, Hành tất đốc kính. (Lời nói 

phải trung tín, Hành vi phải cung kính.) 

184 

Hễ các em nói lời nào thì nhất định phải giữ chữ tín, đừng có nói 

dối; làm việc gì thì cũng phải hết sức cung kính, chân thật, tuyệt 

đối đừng làm cho có lệ mà thôi. 



64. LẤY VIỆC GIÚP ÐỜI LÀM TRÁCH NHIỆM 

Các  vị  cần  phải  lập  chí  lớn,  làm  chuyện  lớn!  Ðừng  nên  nghĩ 

chuyện  làm  quan  lớn  để  kiếm  nhiều  tiền  vì  đó  chỉ  là  riêng  mình 

hƣởng  thụ,  đối  với  thế  giới  nhân  loại  không  có cống  hiến  gì  cả. 

Mình  phải  nghĩ  làm  thế  nào  để  xã  hội  đƣợc  sung  sƣớng  hạnh 

phúc, làm thế nào để lợi ích quốc gia, làm thế nào để lợi ích toàn 

nhân loại. Nghĩ nhƣ vậy thì mới là kẻ đại trƣợng phu, là bậc anh 

hùng hào kiệt! 

Các vị đừng ham muốn học làm thầy thuốc chỉ để làm giàu, rồi dù 

kẻ không có bịnh cũng cứ chích thuốc bừa để kiếm tiền, nhƣ vậy 

là sai với đạo lý nhân quả, tƣơng lai sẽ đọa địa ngục. Ðừng ham 

làm luật sƣ vì nghĩ rằng nghề này kiếm ra nhiều tiền; rồi chỉ cần 

đƣợc trả tiền thì dù ngƣời có tội mình cũng sẽ biện hộ cho hết tội. 

Nếu đem pháp luật biến thành trò hề trẻ con, thì kẻ bị thua thiệt 

làm sao có chỗ để kêu oan? Cũng đừng ham làm nhà khoa học 

chỉ vì muốn kiếm đƣợc nhiều tiền mà phát minh những thứ vũ khí 

giết ngƣời, giết hại trăm ngàn vạn kẻ khác. 

Tiền  là  thứ  làm  hại  con  ngƣời,  làm  cho  con  ngƣời  tàn  sát  lẫn 

nhau.  Ngƣời  thân  biến  thành  sơ, anh  em  vì  tranh giành  gia  sản 

mà biến thành cừu hận; thậm chí vì tiền mà con giết cha! 

Gần đây, ở Los Angeles đã xảy ra một chuyện con giết cha nhƣ 

sau:  Có  một  ông  nhà  giàu,  tài  sản  lên  đến  600  triệu  đồng;  có  lẽ 

185 

ông ta đã kiếm ra tiền một cách không đƣợc chính đáng lắm. Y 

có hai ngƣời con, cả hai đều là thanh niên bất lƣơng, bởi vì tiền 

cho nên chúng đã mƣu sát cha mình. Các vị coi đó, tiền là vật tốt 

sao? 

Chúng ta phải coi tiền nhƣ là phân, là đất, đừng  nên bị tiền làm 

cho mê muội, cũng không cần phải vì tiền mà nói láo. Mình phải 

biết  an  phận  thủ  thƣờng,  tận  lực  làm  việc,  vì  nhân  loại  mà  tạo 

điều hạnh phúc. Cho nên có câu: Hy sinh tiểu ngã, nhi thành đại 

ngã. (Hy sinh cái "tôi" nhỏ bé này để thành tựu lý tƣởng cao cả.) 

Ðó là chí nguyện vĩ đại, các vị hãy khuyến khích lẫn nhau. 

Ởấ  trƣờng,  đầu  tiên  các  em  học  sinh  phải  học  làm  sao  để  nên 

ngƣời, không nên học cách nịnh bợ, a dua, xảo trá. Mình không 

nịnh hót ngƣời khác, cũng không thích ngƣời khác nịnh hót mình. 

Phải học làm sao để có học vấn chân thật, biết cách lập ngôn, lập 

công, lập đức, trở thành bậc anh tài xuất chúng. 

Ðiều  tôi  nói  với  các  em  ngày  hôm  nay  hy  vọng  các  em  nhớ  lấy, 

đừng để nghe tai này rồi lọt qua tai kia! 



65. CÓ CHÍ THÌ NÊN 

(Vạn Phật Thành ngày 13 tháng 10 năm 1983) 

Sau  khi  xuất  gia,  tôi  phát  nguyện  rằng  trƣớc  tiên  sẽ  đem  kinh 

Phật  diễn  thành  thể  văn  dễ  hiểu,  và  sau  đó  sẽ  dịch  sang  tiếng 

Anh. Tuy tôi không biết tiếng Anh nhƣng tôi muốn tìm đủ phƣơng 

pháp để phiên dịch kinh điển, đƣợc bao nhiêu hay bấy nhiêu. 

186 

Sau khi tới Mỹ rồi thì nhân duyên thành thục, mùa hè năm 1968 

tôi  thành  lập  Ban  Phật  Học  Giảng  Tập  mùa  hè,  mở  khóa  giảng 

Kinh  Lăng  Nghiêm;  rồi  tiện  dịp  bắt  đầu  phiên  dịch  kinh  điển  từ 

tiếng  Hoa  ra  tiếng  Anh.  Ðến  nay,  nhiều  bộ  kinh  đã  đƣợc  phiên 

dịch, song không nhất định là hoàn toàn chính xác, dù sao chúng 

tôi cũng đã hết sức nỗ lực. 

Hiện  tại,  ngƣời  hiểu  Phật  Pháp  đã  nhiều  và  ngƣời  có  khả  năng 

phiên dịch cũng nhiều nữa, cho nên các vị hãy đem kinh điển đã 

dịch  xƣa  kia  ra  sửa  chữa  lại,  làm  sao  cho  thật  hoàn  hảo,  chính 

xác, khế hợp với ý của Phật. Ðó là ý nguyện của tôi, hy vọng các 

vị hợp lực cùng nhau hoàn thành công đức này. 



66. BÀI TRỪ SẮC THÁI MÊ TÍN 

(Vạn Phật Thành ngày 15 tháng 10 năm 1983) 

Tôi có cảm giác rằng Phật  Giáo  Trung  Hoa còn tồn tại rất nhiều 

hình thái mê tín, đầy dẫy chuyện không hợp lý, khiến ngƣời đời 

sinh hoài nghi và chẳng tin Phật. Những điều nhƣ vậy chắc chắn 

phải cải cách; nếu không sửa đổi một cách triệt để thì tiền đồ của 

Phật Giáo trong tƣơng lai sẽ nhƣ thế nào? 

Thí  dụ  nhƣ  những  kẻ  tới  chùa  thắp  hƣơng,  họ  nghĩ  rằng  thắp 

càng  nhiều  thì  công  đức  càng  lớn,  kỳ  thật  đó  là  quan  niệm  sai 

lầm.  Cúng  hƣơng  cho  Phật  là  biểu  thị  lòng  cung  kính;  chỉ  cần 

mình  thành  tâm  thắp  một  cây  nhang  là  đủ  rồi,  cần  gì  phải  thắp 

nhiều!  Nếu  tâm  không  thành  thì  thắp  bao  nhiêu  nhang  cũng 

chẳng  đƣợc  cảm  ứng.  Phật  không  phải  là  kẻ  thích  ngửi  mùi 

hƣơng,  nếu  Phật  thích  hƣơng  thơm  thì  cũng  giống  nhƣ  phàm 

187 

phu, chẳng có gì khác biệt. Cái phong khí nhƣ vậy cần phải sửa 

đổi,  nếu  không  thì  ngƣời  ta  hoài  nghi  rằng  Phật  tham  ngửi  mùi 

hƣơng thơm. Cho nên vô tình mà mình đã làm đức cao thƣợng 

của Ngài bị ô nhiễm, thật là tội lỗi vô cùng! 

Có  những  kẻ  thiếu  hiểu  biết  tới  chùa  lễ  Phật,  đó  là  chuyện  tốt, 

song  họ  không  biết  lạy  Phật  có  ý  nghĩa  gì.  Họ  chỉ  biết  cầu  Phật 

phù  hộ  cho  thăng  chức,  phát  tài,  bình  an  hạnh  phúc,  rồi  cầu  xin 

con trai con gái, cầu danh cầu lợi, cầu xin đủ chuyện; những thứ 

cầu đó đều là biểu hiện của lòng ích kỷ, tự lợi, chẳng hề nghĩ tới 

làm lợi ích cho ngƣời và cho đời gì cả. Nếu cầu Phật và Bồ Tát 

thì sẽ có ứng nghiệm vì các ngài không làm chúng sinh thất vọng, 

song có lòng mong cầu không đáy nhƣ vậy thì thật là sai lầm lắm! 

Khi thấy tình hình nhƣ vậy tôi cảm xúc vô cùng. Mình phải chỉ bày 

những ngƣời thiếu hiểu biết đó cách lạy Phật, dạy họ rằng phải vì 

tín ngƣỡng mà lạy Phật, vì toàn thế giới, vì cầu hòa bình mà lạy 

Phật. Dạy cho họ khẩn cầu bằng tấm lòng chính đại quang minh, 

vì  ngƣời  khác,  chẳng  vì  mình,  thì  đó  mới  đúng  là  hành  vi  của 

ngƣời Phật tử! 

Có những Thầy thiếu tri thức, tuyên truyền rằng nếu đốt vàng mã, 

đồ giấy, tiền giấy thì có công đức rất lớn, và cho ngƣời chết có 

tiền chi xài, có thể hối lộ bọn cai ngục làm giảm hình phạt. Bà con 

khi nghe các Thầy nói vậy thì liền mua vàng mã, tiền giấy để đốt, 

càng nhiều càng tốt, tin rằng Thầy nói là đúng, vì ngƣời xuất gia 

không  biết  nói  láo!  Nhƣng  bà  con  nào  biết  chuyện  bí  mật  ở  bên 

trong,  những  Thầy  đó  đứng  phía  sau  để  thủ  lợi  mà  mình  nào 

hay? Nên các vị phải hết sức sáng suốt mà suy xét, đừng để họ 

làm chuyện gian trá, lừa bịp tiền bạc. Thủ đoạn nhƣ vậy thật là tệ 

hại, thấp hèn. 

188 

Do đó, tôi muốn cải cách tập tục đốt vàng mã tiền giấy, mù quáng 

mê tín, để Phật  Giáo đừng chịu  tiếng oan  rằng:  đạo Phật là tôn 

giáo đề xƣớng và chủ trƣơng chuyện đốt vàng mã, tiền giấy! 



67. LÒNG THAM KHÔNG ÐÁY CỦA CON NGƢỜI 

(Vạn Phật Thành ngày 16 tháng 10 năm 1983) 

Con ngƣời ai cũng có tâm tham: tham tài, tham sắc, tham danh, 

tham ăn, tham ngủ. Tham không đáy, chẳng biết dừng lại. 

Khi con ngƣời thấy nhan sắc, hình tƣớng mỹ lệ, nghe âm thanh 

thánh  thót,  nếm  hƣơng  vị  ngon  ngọt,  thì  tự  nhiên  mê  đắm,  rồi 

chắc chắn sẽ tìm đủ mọi cách chiếm cho đƣợc mới thôi. Vì nhất 

thời  hƣởng  thụ  mà  ngƣời  ta  dùng  mọi  thủ  đoạn  bất  chính  để 

tranh đoạt, dù sẽ phải ân hận suốt đời; thật là đáng tiếc thay! Cổ 

nhân nói: 

 "Tri túc thường lạc,  

 Năng nhẫn tự an."  

Nghĩa là: 

 "Biết đủ thì sung sướng,  

 Biết nhịn thì yên thân."  

Thật là đúng thay! 

Các bạn học sinh! Khi học hành thì phải nỗ lực mà học, khi rảnh 

rỗi  chơi  giỡn  thì  phải  hết  sức  vui  đùa;  không  thể  làm  mà  không 

chơi,  chơi  mà  không  làm.  Mình  phải  phát  triển  một  cách  quân 

189 

bình,  thì  mới  có  ích  lợi  cho  thân  và  tâm;  cho  nên  Ðức  Phật  dạy 

rằng: 

 "Bất thiên Không,  

 Hữu nhị biên, thị vi Trung Ðạo."  

Nghĩa là: 

 "Không lệch qua hai bên 

 Có và Không, chính là Trung Ðạo."  

Mình  phải  biết  giữ  đạo  lý  Trung  Dung,  không  nhiều  quá  cũng 

không  ít  quá,  lúc  nào  cũng  vừa  đủ.  Trong  khi  đang  học  hành 

đừng nên nghĩ rằng: 

-Tại sao mình phải học? 

-A! Ðể kiếm tiền. 

-Vì sao phải kiếm tiền? 

-Ðể hƣởng thụ, để thỏa mãn sự hƣởng thụ vật chất. 

Nghĩ nhƣ vậy tức là mình đã bỏ gốc mà chạy theo ngọn, bỏ điều 

gần  mà  đuổi  theo  điều  xa  xôi,  và  quên  mất  những  điều  căn  bản 

làm ngƣời, không biết thế nào là hiếu thuận với cha mẹ, thế nào 

là cung kính với thầy giáo, thế nào là có đức hạnh, thế nào là làm 

ngƣời tốt. Ðó là những điều căn bản làm ngƣời mà mình lại hoàn 

toàn quên mất! 

Cho  nên,  nguyên  nhân  làm  thế  giới  sụp  đổ  chính  là  lòng  tham 

không đáy của con ngƣời! Nếu ai cũng không tranh, không tham, 

không cầu, không ích kỷ, không tự lợi, không nói dối, thì thế giới 

chẳng còn khổ não nữa! 

190 

Các bạn học sinh!  Ở Vạn Phật Thành, Sáu Tông Chỉ này là tiêu 

chuẩn  để  mình  học  cách  xử  thế.  Nếu  mình  chăm  chỉ  thực  hành 

Sáu Tông Chỉ đó, thì mình sẽ trở nên con ngƣời khác biệt với thế 

tục.  Mình  không  tranh  danh,  cũng  không  đoạt  lợi;  đƣợc  vậy  thì 

mọi phiền não thống khổ sẽ tiêu tan hết. 

Các em phải nhận trách nhiệm sửa đổi những phong tục tập quán 

xấu, làm cho thế giới suy sụp hiện tại trở thành thế giới tốt đẹp. 

Làm sao để sửa đổi? Tức là phải dùng Nhân, Nghĩa, Lễ, Trí, Tín; 

phải dùng năm đức tính này để cải biến và tạo thành một thế giới 

mới. Ðó gọi là "an thiên lập địa", làm cho thế giới an lạc vậy! 



68. BA THỨ ÐỘC TÁC HẠI CON NGƢỜI NẶNG NỀ NHẤT 

Con ngƣời nếu có lòng tham thì vĩnh viễn không thể sung sƣớng 

đƣợc. Không tham thì sẽ sung sƣớng, bởi vậy mình cần phải "chỉ 

tham," tức là dứt lòng tham: 

 "Tham tâm hữu như vô để khanh,  

 Ðiền chi nan mãn, Sân hận sanh.  

 Ngũ dục phân trần điên đảo tưởng,  

 Si nhiên bất giác, Pháp khí băng."  

Dịch là: 

 "Lòng Tham lam như hố sâu không đáy,  

 Không thỏa mãn được thì sanh Sân hận.  

 Năm dục phừng phừng, suy nghĩ đảo điên,  

191 

 Si mê chẳng biết, Pháp khí tiêu tan."  

Do  khởi  lòng  tham  nên  có  rất  nhiều  ngƣời  thân  tàn  danh  hoại, 

nhiều kẻ khiến cho nƣớc mất nhà tan. Quả thật tham lam là thứ 

hại ngƣời, chúng ta không thể chẳng cẩn thận, đắn đo. 

Khởi sân hận thì mình phải biến nó thành không có, vì lửa sân có 

thể thiêu hủy mọi công đức. Do đó, ngƣời tu Ðạo trƣớc tiên phải 

học  pháp  môn  Nhẫn  Nhục  Ba  La  Mật;  tu  tới  chỗ  công  phu  chín 

mùi thì có thể hóa sân hận thành từ bi. Lòng sân hận cũng giống 

nhƣ  nƣớc  đã  biến  thành  băng,  và  tu  là  đem  băng  hóa  thành 

nƣớc, vì nƣớc có thể lợi ích vạn vật. 

Khởi si mê thì mình cần phải trừ đi để cho trí huệ hiện tiền. Vì sao 

mình  có  rất  nhiều  vọng  tƣởng?  Là  vì  mình  quá  sức  ngu  si,  mà 

gốc  của  sự  ngu  si  chính  là  vô  minh.  Do  vô  minh  tác  động  khiến 

mình khởi dục niệm, sinh ra đầy dẫy vọng tƣởng. Khi lý trí không 

khống chế nổi tình cảm thì mình làm chuyện điên đảo; đó là điều 

hết  sức  nguy  hiểm,  khiến  cho  mình  dễ  mất  đi  Ðạo  nghiệp.  Cho 

nên,  mình  phải  trừ  sạch  vọng  tƣởng  thì  ngu  si  sẽ  tự  nhiên  tiêu 

diệt. 

Tóm lại, lúc nào ba độc Tham, Sân, Si, mà trừ tận gốc thì lúc đó 

thân tâm mình sẽ thanh tịnh, không còn phiền não. Hết phiền não 

thì đạt đƣợc cảnh giới an nhàn. Lúc đó thì vô ƣu, vô lự, vô quái, 

vô ngại; thật là vô cùng tự tại tiêu dao! Bởi vậy cho nên ý nghĩa 

rất là sâu sắc, hy vọng các vị để tâm nghiên cứu tƣờng tận thì sẽ 

đƣợc lợi ích không nhỏ. 



192 

69. Ở VƢỜN LAN MÀ CHĂNG BIẾT LAN THƠM 

(Vạn Phật Thành ngày 16 tháng 10 năm 1983) 

Chúng ta ở trong đạo tràng này ngày ngày học Pháp, hành Pháp, 

ngày  ngày  đƣợc  khói  hƣơng  xông  ƣớp,  dần  dà  Pháp  với  mình 

hợp lại làm một! 

Phật Pháp có năm thứ hƣơng gọi là Ngũ Phần Giới Hƣơng: Giới 

Hƣơng, Ðịnh Hƣơng, Huệ Hƣơng, Giải Thoát Hƣơng, Giải Thoát 

Tri  Kiến  Hƣơng.  Ðƣợc  năm  thứ  hƣơng  này  xông  ƣớp  một  thời 

gian  lâu  thì  tự  nhiên  mình  sẽ  khai  ngộ.  Kẻ  mới  tới  thì  cảm  thấy 

mọi chuyện ở chùa đều chẳng tốt; hƣơng là hƣơng, mà ta là ta, 

chẳng  có  quan  hệ  gì.  Nhƣng  nếu  ở  đây  lâu  và  thƣờng  đƣợc 

hƣơng  xông  ƣớp  thì  tự  nhiên  mình  sẽ  hòa  với  hƣơng  khí  làm 

thành một thể; cho nên cổ nhân nói rằng: 

 "Dữ thiện nhân cư,  

 Như nhập chi lan chi thất,  

 Cửu nhi bất văn kỳ hương.  

 Dữ bất thiện cư,  

 Như nhập bào ngư chi tứ,  

 Cửu nhi bất văn kỳ xú."  

Nghĩa là: 

 "Ở với người tốt,  

 Thì cũng giống như vào vườn lan,  

 ỞƯ lâu thì mình không còn biết mùi thơm.  

193 

 Còn ở với người xấu,  

 Thì cũng giống như vào chợ cá,  

 Ở lâu thì mình không còn biết mùi tanh nữa."  

Vì  sao  vậy?  Bởi  vì  con  ngƣời  mình  và  hoàn  cảnh  bên  ngoài  đã 

hợp thành một thể rồi! 

Những ngƣời có thiện căn đƣợc hƣơng xông ƣớp thì có thể đột 

nhiên đại ngộ, cũng gọi là khai ngộ. Khai ngộ thì có gì tốt? Tức là 

mình hiểu đƣợc thấu suốt tất cả mọi sự việc, không còn hồ đồ, rồi 

phá  thủng  vô  minh,  khiến  trí  huệ  hiển  hiện.  Vô  minh  cũng  giống 

nhƣ một cái thùng đen thui, chẳng thấy đƣợc gì cả. Khi đã khai 

ngộ  thì  quang  minh  xuất  hiện,  phá  tan  cái  màn  hắc  ám  đó,  và 

mình thấy đƣợc rõ ràng mọi chuyện. 



70. THẾ NÀO LÀ TAM TẠNG KINH MƢỜI HAI BỘ? 

(Vạn Phật Thành ngày 17 tháng 10 năm 1983) 

Tam Tạng tức là Kinh Tạng, Luật Tạng và Luận Tạng. Kinh Tạng 

nói  về  cái  học  của  Ðịnh,  Luật  Tạng  nói  về  cái  học  của  Giới  và 

Luận Tạng nói về cái học của Huệ. 

Sau  khi  Ðức  Phật  Thích  Ca  nhập  Niết  Bàn,  Tôn  giả  Ma  Ha  Ca 

Diếp lãnh đạo 500 vị chứng quả A La Hán ở nơi Thất Diệp Quật 

để kết tập Ba Tạng Kinh Ðiển. Bấy giờ, Tôn giả A Nan ghi lại lời 

Pháp  mà  Ðức  Phật  đã  dạy  lúc  còn  tại  thế  và  làm  thành  Kinh 

Tạng;  Tôn  giả  Ƣu  Bà  Ly  đem  những  giới  luật  mà  Ðức  Phật  đã 

dạy  sắp  xếp  lại  thành  Luật  Tạng;  Tôn  giả  Ma  Ha  Ca  Diếp  đem 

194 

tâm đắc của các vị đệ tử học Kinh, nghiên cứu Luật, mà kết tập 

lại thành Luận Tạng. 

Mƣời hai bộ tức là 12 đề mục phân biệt văn thể của Kinh, đƣợc 

tóm tắt trong bài kệ sau đây: 

 Trường Hàng, Trùng Tụng tịnh Cô Khởi,  

 Tỷ Dụ, Nhân Duyên, dữ Tự Thuyết,  

 Bổn Sự, Bổn Sinh, Vị Tằng Hữu,  

 Phương Quảng, Luận Nghị cập Thọ Ký.  

1. Trƣờng Hàng: Kinh thuộc loại này thì viết bằng văn xuôi từng 

hàng, từng hàng. 

2. Trùng Tụng: tức là nghĩa lý ở văn xuôi đƣợc diễn tả bằng thể 

kệ tụng, để lập lại ý chính. 

3. Cô Khởi: là những bài kệ, bài tụng viết  ra độc lập, chẳng liên 

quan gì tới ý văn phía trƣớc và phía sau của Kinh. 

4. Tỷ Dụ: là dùng ví dụ để thuyết minh nghĩa lý của kinh văn. 

5.  Nhân  Duyên:  là  phần  tƣờng  thuật  các  nhân  duyên  liên  quan 

đến những chuyện xảy ra. 

6.  Tự  Thuyết:  thƣờng  thì  có  ngƣời  thỉnh  Pháp,  Ðức  Phật  mới 

thuyết Pháp; duy chỉ có bộ Kinh A Di Ðà thì không có ngƣời thỉnh 

mà Ðức Phật tự thuyết. 

7.  Bổn  Sinh:  là phần  Ðức  Phật  kể  về  quá  khứ  kinh  lịch khi  Ngài 

hoằng Pháp lợi sinh. 

195 

8. Bổn sự: là phần kể lại những việc mà các vị Bồ Tát, A La Hán 

đã làm lúc tu nhân. 

9. Vị Tằng Hữu: là nói về những chuyện thần thông biến hóa mà 

xƣa nay chƣa từng nghe thấy. 

10.  Phƣơng  Quảng:  là  phần  kinh  phƣơng  chính  quảng  đại  nói 

đến cảnh giới viên dung vô ngại. 

11. Luận Nghị: là phần báo cáo về sự nghiên cứu Kinh, Luật của 

các vị đệ tử, hoặc là phần ghi chép lời thảo luận của Ðức Phật và 

các đệ tử. 

12. Thọ Ký: là phần đề cập đến việc Ðức Phật thọ ký cho những 

vị Bồ Tát, nhƣ lúc nào thì họ thành Phật, khi nào thì họ sinh Tịnh 

độ, thành Phật ở cõi Tịnh độ nào, hay là những dự ngôn v.v.... 

Tôi giới thiệu mƣời hai bộ Kinh  Tam  Tạng  đơn  giản nhƣ vậy  để 

các  vị  có  một  ấn  tƣợng  sơ  khởi.  Chúc  các  vị  thâm  hiểu  Kinh 

Tạng, và phát trí huệ rộng lớn nhƣ biển. 



71. ÐỨC LỤC TỔ Ở ẨN NƠI NHÓM THỢ SĂN 

Lúc Lục Tổ Huệ Năng ở chùa Ðông Sơn tại Hoàng Mai thì Ngài 

đƣợc Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn truyền tâm ấn. Ðức Ngũ Tổ dạy Ngài 

phải  mau  mau  trở  về  Quảng  Ðông  mà  giấu  mình,  làm  kẻ  ẩn  sĩ, 

không tranh giành với đời, đừng để lộ tông tích, cũng đừng mƣu 

cầu danh vọng. Vì nhân duyên đó nên Lục Tổ mới trốn đi; song, 

không phải Ngũ Tổ dạy Ngài trốn lánh nơi sơn động đừng cho ai 

thấy. Ðó là điểm mà mình cần phải phân biệt cho rõ ràng. 

196 

Ðức Lục Tổ trốn ở chỗ nào? Ngài gặp chỗ nào thì ở chỗ đó, lẩn 

trốn trong nhóm  thợ săn và  ở chung với họ hơn mƣời lăm năm. 

Ngài  che  giấu  tông  tích  để  tu  hành  và  hòa  đồng  với  thế  tục  mà 

dụng công tu Ðạo. Không ai đoán nổi đƣợc Ngài chính là kẻ đắc 

Pháp. Bấy giờ Ðức Lục Tổ còn chƣa xuất gia, Ngài chỉ là một vị 

cƣ sĩ. 

Chúng  ta  là  ngƣời  tu  Ðạo,  bất  luận  gặp  trƣờng  hợp  nào  mình 

cũng  phải  "thao  quang  hối  tích,"  nghĩa  là  che  đậy  công  phu  tu 

hành  của  mình,  không  nên  để  lộ  liễu  chân  tƣớng.  Nhƣ  vậy  thì 

mới có thể tu hành đƣợc. Ngƣợc lại thì rất khó mà tu hành. 

Các  vị  không  thể  đi  đến  chỗ  nào  cũng  tự  quảng  cáo  là  mình  có 

công  phu  nhƣ  thế  nọ  thế  kia,  là  mình  đã  tham  Thiền  bao  nhiêu 

năm nhƣ vậy nhƣ kia. Chạy hết chỗ này qua chỗ khác rêu rao về 

sự  tu  hành  của  mình  thì  không  phải  là  hành  vi  của  kẻ  xuất  gia, 

của ngƣời tu Ðạo! 

Các vị phải hết sức chân thật mà tu hành, không đƣợc tự quảng 

cáo  cho  mình,  muốn  ngƣời  ta  phải  ngẩng  đầu  ngƣớc  lên  nhìn 

mình kính nể; bởi vì đó là điều hết sức sai lầm, làm mất tƣ cách 

của ngƣời xuất gia! Tục ngữ có câu: 

 "Hữu xạ tự nhiên hương,  

 Hà nhu đại phong dương?"  

Nghĩa là: 

 "Có xạ hương thì tự nhiên có mùi thơm,  

 Cần gì đợi có gió lớn thổi mới thơm?"  

197 

72. PHÁ BỎ TRI KIẾN NHÂN NGÃ, CHIA RẼ PHẬT GIÁO 

Hiện  tại  tôi  cảm  thấy  nhiều  chuyện  tôi  làm  khi  xƣa  sai  lầm  rất 

nhiều.  Thế  nào  là  những  chuyện  sai  lầm?  Phật  Giáo  đề  xƣớng 

"vô ngã" nhƣng tôi lại thƣờng có cái "ngã"; bởi vì có cái "ngã" cho 

nên  không  biết  đến  ngƣời  khác.  Căn  bản  là  phải  "quên  mình, 

quên ngƣời" mới đúng; song, tôi thì lại "nhớ mình, quên ngƣời"! 

Do vì quên bẵng ngƣời khác nên không biết đƣợc họ đã làm rất 

nhiều việc cho đạo Phật; đó là một điều sai lầm khiến tôi áy náy 

vô cùng. 

Hiện  tại,  Phật  Giáo  Tây  phƣơng  bắt  đầu  phát  triển,  các  vị  phải 

đồng  tâm  nỗ  lực,  đoàn  kết  nhất  trí  ủng  hộ  Phật  giáo,  đồng  lòng 

hiệp  sức  xiển  dƣơng  Phật  Giáo.  Mình  không  nên  bài  bác  lẫn 

nhau, phân tông chia phái, bênh chùa mình, chê chùa khác; càng 

không nên phân chia màu da, quốc tịch. Bất luận là Ðại Thừa hay 

Tiểu Thừa, tất cả nên cùng nhau đoàn kết lại, chân thật tu hành 

để Phật Giáo càng ngày càng phát triển! 

Các  vị  phải  đem  cái  "ngã"  dẹp  đi,  coi  ngƣời  và  mình  đồng  một 

thể,  phải  tự  mình  làm  gƣơng  cho  kẻ  khác,  nhƣ  vậy  thì  tiền  đồ 

Phật  Giáo  mới  trở  nên  xán  lạn  đặng.  Cứ  bƣớc  từng  bƣớc  nhƣ 

vậy  mà  cảm  hóa  ngƣời  khác;  đừng  dùng  thế  lực  để  uy  hiếp  mà 

phải  dùng  đạo  đức  để  khiến  ngƣời  ta  kính  phục.  Không  ra  oai, 

dọa nạt cho ngƣời ta sợ; càng không nên cống cao ngã mạn, tự 

cao tự đại, cho rằng mình giỏi hơn mọi ngƣời. Vì làm nhƣ vậy tức 

là vẫn còn ngã kiến, ngã chấp, ngã mạn, ngã tƣớng; những thứ 

đó nếu chƣa trừ diệt thì sẽ là chƣớng ngại trên đƣờng Ðạo, khiến 

Phật Giáo phải suy yếu dần dần và mình sẽ có tội với Phật. 

198 

Các  vị  phải  lấy  sự  phục  hƣng  Phật  Giáo  làm  trách  nhiệm  của 

mình, không sợ  gian khổ, không  sợ khó khăn. Hãy vì Phật  Giáo 

mà  nỗ  lực,  tình  nguyện  hiến  thân  cho  Ðạo  mà  chẳng  có  ý  mƣu 

đồ, tính toán. Nếu ai cũng đƣợc nhƣ vậy thì Phật Giáo làm sao 

không có ngày phục hƣng đƣợc? Chúng ta phải  giữ gìn tôn chỉ: 

"Lỗi  của  kẻ  khác  là  lỗi  của  chính  mình."  Phải  có  đƣợc  tƣ  tƣởng 

nhƣ  vậy  thì  mới  không  sinh  ra  tâm  phân  biệt,  chia  rẽ,  thì  mới 

không có cái nhìn sai lệch. Tôi thƣờng nói rằng: 

 "Chân nhận tự kỷ thác,  

 Mạc luận tha nhân phi.  

 Tha phi tức ngã phi,  

 Ðồng thể danh Ðại bi."  

Nghĩa là: 

 "Nhận thật rằng mình sai,  

 Ðừng bàn tới lỗi người.  

 Lỗi người là lỗi ta,  

 Ðồng thể mới Ðại bi."  

Làm đƣợc nhƣ vậy thì nhất định khắp nơi đều hòa bình, tuyệt đối 

chẳng có tâm tranh chấp; bởi: 

 "Sự sự đô hảo khứ,  

 Tỳ khí nan hóa liễu.  

 Chân năng bất sinh khí,  

 Tựu thị vô giá bảo.  

199 

 Tái nhược bất oán nhân,  

 Sự sự đô năng hảo.  

 Phiền não vĩnh bất sinh,  

 Oan nghiệt na lý trảo?  

 Thường tiều nhân bất đối,  

 Tự kỷ khổ vị liễu!"  

Dịch là: 

 "Chuyện gì cũng êm xuôi,  

 Tính nóng là khó nguội.  

 Nếu thật chẳng nổi nóng,  

 Chính đó, báu vô ngần.  

 Nếu lại không oán người,  

 Mọi việc sẽ êm xuôi.  

 Vĩnh viễn không lo phiền,  

 Oan nghiệt sao truy đuổi?  

 Cứ lén nhìn lỗi người,  

 Khổ mình vẫn chưa nguôi!"  

Hồi  xƣa  tôi  chỉ  thấy  cái  sai  của  ngƣời  khác  nên  tôi  rất  đau  khổ. 

Nay thì tôi coi mọi ngƣời đều đúng, cho nên tôi rất thoải mái. Câu 

"khẩu  đầu  thiền"  của  tôi  là:  "Mọi  sự  đều  O.K.!"  Nhƣ  vậy,  tất  cả 

mọi chuyện sẽ đƣợc nhiều lợi ích, may mắn và thông suốt. 

200 

73. NGƢỜI TU ÐẠO CẦN VƢỢT QUA KHẢO NGHIỆM 

(Vạn Phật Thành ngày 25 tháng 10 năm 1983) 

Kẻ  học  Phật  Pháp  nhất  định  phải  diệt  sạch  tâm  ích  kỷ,  tự  lợi, 

đừng để bị tổn hại đến định lực của mình, mà phải chuyển thành 

tâm  "vì  Pháp  quên  mình,"  chỉ  cần  đƣợc  nghe  Phật  Pháp  thì  dù 

phải  bố  thí  thân  thể,  tánh  mạng  cũng  không  mảy  may  nuối  tiếc 

hay hối hận. Các vị phải biết rằng: 

 "Ðạo cao nhất xích,  

 Ma cao nhất trượng.  

 Ðạo cao nhất trượng,  

 Ma tại đầu thượng."  

Nghĩa là: 

 "Ðạo cao một gang,  

 Ma cao một tầm.  

 Ðạo cao một tầm,  

 Ma trên đầu ta."  

Các  vị  càng  muốn  dụng  công  tu  hành  thì  càng  chịu  nhiều  khảo 

nghiệm  để  coi  thử  các  vị  có  nhận  thức  đƣợc  hay  không.  Ngƣời 

muốn  tu  Ðạo  nhất  định  trƣớc  hết  phải  trừ  lòng  tham,  chẳng  còn 

lòng sân, và không có phan duyên. 

Không  phan  duyên  nói  chung  là  không  dùng  thủ  đoạn  để  thu 

nhận tiền bạc hay đồ vật của kẻ  khác. Các vị nhất định phải trừ 

201 

sạch  lòng  tham  lam,  sân  giận,  và  ngu  si;  bởi  vì  nếu  còn  ba  thứ 

độc này thì còn sinh ra đủ thứ phiền não! 

Mỗi  ngƣời  không  ai  biết  đƣợc  nghiệp  chƣớng  của  chính  mình, 

nhƣng khi bắt đầu chân chính tu hành thì thƣờng sinh ra đủ thứ 

ma chƣớng; đó là vì: 

 "Yếu học hảo, oan nghiệt trảo,  

 Yếu thành Phật, tiên thọ ma."  

Nghĩa là: 

 "Muốn học giỏi, oan nghiệt tìm,  

 Muốn thành Phật, trước gặp ma."  

Hiện tại (1979), một vị "Tam bộ nhất bái" là Thầy Hằng Triều vừa 

mới xuất gia, lên đƣờng đi "ba bƣớc một lạy." Vừa biết thế nào là 

dụng công hành Ðạo, phản bổn hoàn nguyên, thì bỗng nhiên mẹ 

của Thầy sinh bịnh, phải vào nhà thƣơng giải phẫu. Chuyện giải 

phẫu không phải là ngặt nghèo, nhƣng khiến tâm Thầy nổi lên đủ 

thứ vọng tƣởng, nên lạy Phật mà trở thành lạy vọng tƣởng! Thật 

là một sự thử thách ghê gớm. Nếu tâm không vững thì sẽ bị cảnh 

giới làm lay chuyển. Song, tuy bên trong thì tâm động nhƣng bên 

ngoài  thì  thân  vẫn  lễ  lạy;  và  Thầy  đã  dùng  ý  chí  kiên  cƣờng  để 

khắc phục những vọng tƣởng đó. 

Các vị thử nghĩ coi, tu hành không phải là chuyện dễ! Thầy Hằng 

Triều cảm thấy rằng đối với những cảnh giới khác thì Thầy có thể 

giữ  tâm  không  bị  lay  chuyển,  song  đối  với  cảnh  giới  này  (mẹ  bị 

bệnh) thì Thầy có phần nào không giữ tâm cho vững đƣợc. Tuy 

202 

chịu không nổi nhƣng Thầy vẫn tiếp tục cuộc hành trình "Ba bƣớc 

một lạy," tỏ ra không bị cảnh giới làm cho lay chuyển. 

Các vị tu Ðạo cần chú ý! Không thể khởi vọng tƣởng đƣợc! Vọng 

tƣởng là tảng đá cột chân ngƣời tu hành; có vọng tƣởng gì thì tự 

nhiên có cảnh giới ấy tới khảo nghiệm. Cho nên tôi thƣờng nói: 

 "Nhất thiết thị khảo nghiệm,  

 Khán nhĩ trẫm ma biện.  

 Ðối diện nhược bất thức,  

 Tu tái tùng đầu luyện."  

Nghĩa là: 

 "Tất cả là thử thách,  

 Coi bạn xử làm sao.  

 Ðối mặt mà chẳng biết,  

 Phải luyện lại từ đầu."  

Cũng giống nhƣ trai không buông bỏ đƣợc vợ, gái không buông 

bỏ  đƣợc  chồng,  con  không  buông  bỏ  đƣợc  cha  mẹ,  cha  mẹ 

không  buông  bỏ  đƣợc  con  cái;  đó  đều  là  những  hoàn  cảnh  để 

khảo nghiệm mình. Cũng chính vì chỗ không buông bỏ đƣợc đó 

mà mình chẳng tu hành đặng. Khi cảnh giới đến thì mình không 

dễ  gì  vƣợt  qua  cửa  ải  này  đƣợc.  Có  câu  rằng:  Tu  Ðạo  nhƣ  bà 

bách xích can, Hạ lai dung dị thƣợng khứ nan. Nghĩa là: Tu Ðạo 

nhƣ trèo sào trăm thƣớc, Tuột xuống dễ nhƣng trèo lên khó. 

Các  vị  suy  nghĩ  coi  làm  thế  nào  bây  giờ?  Nếu  không  tiến  lên 

trƣớc thì mình sẽ lùi lại phía sau. Tiến lên trƣớc thì sẽ thăng tiến 

203 

dễ dàng, lùi về phía sau thì rất dễ bị đọa lạc. Ði lên là con đƣờng 

thiện, đi xuống là con đƣờng ác; thật là: 

 "Nan! Nan! Nan!  

 Tu hành nhất tự linh nhân hàn.  

 Tu tảo khởi, ưng vãn miên,  

 Triều triều dạ dạ bất đắc nhàn."  

Nghĩa là: 

 "Khó! Khó! Khó!  

 "Tu hành" hai chữ lạnh rét run.  

 Thức thật khuya, dậy lại sớm,  

 Ðêm đêm ngày ngày chẳng đặng nhàn!"  

Các vị nói coi, khó hay không khó? 



74. NGƢỜI TU ÐẠO CẦN GIỮ GÌN THÂN TÂM 

Ngƣời xuất gia tu Ðạo lúc nào cũng cần giữ gìn thân tâm, không 

thể  tùy  tiện  phóng  dật,  bê  bối!  Ở  trong  đạo  tràng  tu  hành  một 

ngày mà không tiến bộ tức là đã thối lui, cho nên nói rằng: 

 "Nhất nhật vô quá khả cải, Nhất nhật vô công khả tạo!  

Nghĩa là: "Một ngày có lỗi mà không sửa là một ngày chẳng tạo 

thêm công đức! Ngƣời xuất gia cần nghiêm giữ bốn oai nghi đi, 

đứng, nằm, ngồi: 

 "Hành như phong,  

204 

 Tọa như chung,  

 Lập như tùng,  

 Ngọa như cung."  

Nghiã là: 

 "Ði như gió thoảng,  

 Ngồi như chuông đồng,  

 Ðứng thẳng như cây tùng,  

 Nằm như cung giương ra."  

Khi đi, thì phải giống nhƣ làn gió thổi nhẹ đến nỗi mặt nƣớc trên 

sông không dấy động; đừng đi nhƣ cơn gió lốc vô cùng hung hãn 

làm cho mặt biển sóng dậy nhƣ  cồn, dâng cao trăm trƣợng. Khi 

ngồi,  thì  phải  ngồi  nhƣ  chuông,  hết  sức  vững  vàng;  đừng  ngồi 

giống  nhƣ  cái  chuông  đang  lắc,  hết  lắc  qua  phải  lại  lắc  qua  trái, 

không  bao  giờ  ngừng  cả.  Khi  đứng,  đầu  và  thân phải  cho  thẳng 

và  nghiêm  chỉnh,  giống  nhƣ  cây  tùng  vậy.  Cây  tùng  thì  mọc 

thẳng, cao, đơn độc, không dựa vào cái gì khác. Khi nằm, thì phải 

nằm  ở  thế  "kiết  tƣờng,"  tức  là  hông  bên  mặt  ở  phía  dƣới,  cũng 

giống nhƣ cây cung trong tƣ thế đƣợc giƣơng ra. Ngƣời xuất gia 

phải đặc biệt chú ý đến bốn oai nghi này. 

Ngƣời  tu  hành  không  nên  bạ  đâu  nói  đó,  mà  phải  hết  sức  thận 

trọng, ôn tồn. Ðến chỗ nào thì cũng phải làm gƣơng cho kẻ khác, 

không thể cƣời đùa, nói càn nói bậy, vì nhƣ thế tức là không tôn 

trọng  quy  củ  của  đạo  tràng.  Ngƣời  khác  thấy  đƣợc  hành  vi  nhƣ 

vậy  sẽ  phê  bình  là  những  ngƣời  xuất  gia  trong  Vạn  Phật  Thành 

205 

không thông hiểu quy củ. Với thái độ nhƣ vậy thì làm sao tu Ðạo, 

làm sao thành tựu đƣợc Ðạo nghiệp? 

Ðừng nên vì một, hai cá nhân chẳng giữ gìn quy củ mà khiến cho 

danh  dự  của  Vạn  Phật  Thành  bị  hoen  ố,  hủy  hoại!  Vạn  Phật 

Thành là ngọn đèn sáng của Phật Giáo trên thế giới, bởi vậy, mỗi 

ngƣời trong đại chúng, nhất cử nhất động, nhất ngôn nhất hành, 

đều phải nên đặc biệt cẩn thận! 

Ngƣời xuất gia tu Ðạo lúc nào cũng phải tự kiềm chế chính mình, 

không nên nghĩ vẩn vơ, vọng tƣởng. Bất luận là vọng tƣởng tốt 

hay  vọng  tƣởng  xấu,  thảy  đều  phải  quét  sạch  đi,  do  đó  có  câu 

"nhất  niệm  bất  sanh."  Ðạt  tới  cảnh  giới  này  thì  mình  mới  tƣơng 

ƣng với Ðạo đƣợc. Nếu có vọng tƣởng vô ích, cho dù thân thanh 

tịnh mà tâm huyên náo, thì dụng công tu Ðạo thế nào đƣợc? Làm 

sao mà thành tựu đƣợc? Ðó thật là phí thời gian chứ nào phải tu 

Ðạo! 

Kẻ  chân  chính  tu  hành  thì  tuyệt  đối  không  có  vọng  tƣởng.  Có 

vọng  tƣởng  thì  có  chƣớng  ngại.  Có  chƣớng  ngại  thì  không  thể 

tiến bộ, rất dễ làm mình thối thất Ðạo tâm. 

Tại  Vạn  Phật  Thành,  bất  luận  là  ngƣời  xuất  gia  hay  tại  gia,  nếu 

không có chuyện cần thì đừng tới phòng ngủ của kẻ khác. Bởi vì 

bạn  đến  phòng  tôi  nói  chuyện  này  chuyện  nọ,  rồi  tôi  tới  phòng 

bạn nói chuyện thị phi thế nọ thế kia, thì sẽ lãng phí thời giờ, vô 

ích.  Bạn  không  tu  hành  thì  cũng  đƣợc,  nhƣng  bạn  không  thể 

chƣớng  ngại  kẻ  khác  tu  hành!  Chƣớng  ngại  ngƣời  tu  hành  thì 

tƣơng  lai  sẽ  bị  đọa  địa  ngục  Vô  Gián,  vĩnh  viễn  chẳng  thể  khôi 

phục đƣợc thân ngƣời! 

206 

Ðã phát tâm tu Ðạo thì mình cần phải giữ tâm chuyên nhất, đặc 

biệt  tiếc  nuối  thời  gian,  cho  nên  nói  rằng:  "Nhất  thốn  quang  âm 

nhất thốn kim, Thốn kim nan mãi thốn quang âm."(Một phút thời 

gian, một tấc vàng, Vàng sao mua đặng phút thời gian?) 

Lại nói rằng: "Thất lạc thốn kim dung dị đắc, Quang âm quá khứ 

nan tái tầm." (Tấc vàng mất đi dễ kiếm lại, Thời gian qua mất khó 

lòng tìm!) 

Các vị cần phải nuối tiếc thời gian! Phàm là ngƣời tu Ðạo thì phải 

tranh  thủ  thời  gian,  đừng  để  lãng  phí.  Biết  đâu  trong  một  phút 

nào, một giây nào đó, các vị có thể có cơ hội khai ngộ! 

Ở  Vạn  Phật  Thành,  trong  lúc  ăn  cơm  không  đƣợc  nói  chuyện. 

Trƣớc khi ăn, đại chúng niệm bài tụng cúng dƣờng có câu: "Tán 

tâm tạp thoại, Tín thí nan tiêu." Nghĩa là nếu tâm tán loạn, nói tạp 

nhạp,  thì  sẽ  khiến  cho  đồ  cúng  dƣờng  của  thí  chủ  khó  tiêu  hóa 

đặng. Tuy niệm nhƣ vậy nhƣng tại sao mình không giữ quy củ? 

Ngƣời ta nói rằng: "Vô quy củ bất thành phƣơng viên." (Không có 

quy củ thì chẳng thành nề nếp đƣợc.) 

Không  giữ  quy  củ  thì  làm  sao  có  trí  huệ?  Làm  sao  khai  ngộ 

đƣợc?  Cho  nên  Ðức  Khổng  Tử  từng  nói  rằng:  "Thực  bất  ngôn, 

Tẩm bất ngữ." (Ăn thì không nói, Ngủ thì không mớ.) 

Ở  trong  Trai  Ðƣờng,  khi  ăn  không  nên  nói  năng  ồn  ào,  chỉ  nên 

chăm  chú  ăn;  nhƣ  thế  thì  không  những  hợp  với  quy  củ  mà  còn 

hợp vệ sinh nữa. Vì ăn từ từ, nhai kỹ lƣỡng thì dễ tiêu hóa, có lợi 

cho sức khoẻ! 

207 

75. KHÔNG TU GIỚI, ÐỊNH THÌ CHĂNG SINH TRÍ HUỆ 

(Vạn Phật Thành ngày 17 tháng 10 năm 1983) 

Không tu Giới mà muốn đƣợc Trí Huệ thì thật vô lý. Tu Giới thì lời 

nói phải đi đôi với việc làm, việc làm theo sát với lời nói, lúc nào 

cũng  nghiêm  giữ  quy  luật,  không  làm  điều  gì  ra  ngoài  khuôn 

phép. Giới là sợi dây dọi, là cây thƣớc đo của ngƣời xuất gia. 

Tại sao có nhiều quy luật nhƣ vậy? Tại vì ngƣời tại gia không giữ 

quy củ, nên nếu xuất gia thì cần phải có pháp độ, quy tắc. Không 

giữ Giới thì đƣơng nhiên sẽ không có đƣợc Ðịnh lực. Giới, Ðịnh 

không  viên  mãn  thì  tuyệt  nhiên  chẳng  phát  chân  chính  Trí  Huệ. 

Nếu có thì cũng là một loại Thế Trí Biện Thông gọi là "tiểu thông 

minh,"  chỉ  khiến  cho  mình  đi  vào  con  đƣờng  khúc  khuỷu,  chật 

hẹp.  Cái  thông  minh  láu  lỉnh  đó  không  thể  gọi  là  chân  chính  trí 

huệ; đối với Ðại Trí Huệ, thì đó chỉ là thứ thông minh xảo trá của 

loài quỷ! 

Chẳng có mảy may hiểu biết sai lầm hay tà kiến thì mới là chân 

chính  trí  huệ.  Nếu  là  ngƣời  thật  có  trí  huệ  thì  chuyện  gì  cũng 

không sợ bị thua thiệt, bất cứ chuyện gì chỉ nhìn qua là thấu suốt 

ngay. 

Việc mà kẻ phàm phu không làm nổi chính là "đoạn dục, khử ái," 

cắt đứt ái và dục. Tại sao  họ không làm nổi? Là vì họ không có 

chân chính trí huệ nên  bị vô minh, ngu si chi phối. Nếu mình có 

chân  chính  trí  huệ  thì  mọi  sự  đều  đƣợc  giải  quyết  một  cách  tự 

nhiên, tốt đẹp. 

208 

76. CHA MẸ LÀ TẤM GƢƠNG CHO CON CÁI 

Thế giới tốt hay xấu là do gia đình mà ra. Gia đình giáo dục có nề 

nếp thì tƣơng lai con cái sẽ xán lạn; còn gia đình giáo dục không 

có nề nếp thì tƣơng lai con cái sẽ đen tối. Tuy không thể luận chi 

tiết nhƣng đại khái thì thật trạng không có sai lệch bao nhiêu; cho 

nên, kẻ làm cha mẹ phải cẩn thận trong mọi hành động, mọi việc 

làm, không thể tùy tiện muốn làm gì cũng đƣợc. 

Cha mẹ nếu không tự kiểm nghiệm hành vi thì rất dễ ảnh hƣởng 

con  cái,  khiến  con  cái  hƣ  hỏng.  Con  cái  không  đƣợc  dạy  dỗ  thì 

tƣơng lai sẽ trở  thành những phần tử xấu của xã hội, của quốc 

gia. Vì thế, cha mẹ phải chịu trách nhiệm về giáo dục bằng cách 

"dĩ thân tác tắc," tự làm gƣơng cho con mình. Mỗi một hành động 

đều phải hết sức quang minh lỗi lạc, phải quên mình vì ngƣời và 

phải có lòng bi mẫn đối với ngƣời khác. Con cái thấy tấm gƣơng 

tốt  nhƣ  vậy  thì  tự  nhiên  sẽ  trở  thành  những  công  dân  ƣu  tú,  và 

tƣơng lai sẽ giúp an định xã hội, điều khiển đất nƣớc. 

Ðời  nay,  những  kẻ  thiếu  hiểu  biết  đã  làm  những  việc  thật  đáng 

phải kinh ngạc. Họ dụ dỗ những thanh niên nhẹ dạ vào đƣờng sa 

đọa  mà  những  thanh  niên  ấy  chẳng  hề  hay  biết,  còn  tự  cho  là 

mình làm chuyện đúng đắn. Nên có câu: 

 "Nhất thất túc thành thiên cổ hận,  

 Tái hồi đầu dĩ bách niên thân."  

Dịch là: 

 "Ði sai một bước, ôm hận ngàn thu,  

 Hối lỗi quay về, trăm tuổi đã qua!"  

209 

Phong khí xã hội nhƣ vậy thật là xấu xa đến cực điểm. Nếu cha 

mẹ mà ty tiện, hạ lƣu, thì con cái cũng thành hạ lƣu, ty tiện. Phàm 

là kẻ tu Ðạo, học Phật, thì không nên a dua với kẻ xấu, mà phải 

giữ  thân  cho  thanh  bạch,  phải  học  tập  tác  phong  của  bậc  chính 

nhân quân tử, hầu cải biến phong khí của xã hội đƣơng thời. Các 

vị  tuyệt  đối  phải  biết  an  phận  thủ  thƣờng,  không  tham  gia  vào 

những  tổ  chức  bất  lƣơng,  cũng  không  tán  thành  những  chuyện 

hƣởng thụ dục lạc không chính đáng. Nhƣ vậy thì mới có thể ảnh 

hƣởng đƣợc kẻ khác cải tà quy chánh. 

   

77. NỀN VĂN HÓA CỐ HỮU CỦA TRUNG QUỐC 

(Vạn Phật Thành ngày 5 tháng 11 năm 1983) 

Ở Trung Hoa, làm câu đối thì âm, vận, bằng, trắc, phải cho đúng. 

Song hiện nay nếu dạy môn học này cho ngƣời Tây phƣơng thì 

đa số chẳng hiểu rõ âm vận. Nay các vị bắt đầu học, tôi không có 

yêu cầu quá cao; tôi sẽ dạy cho các vị một phƣơng pháp tuần tự 

mà làm. Trƣớc hết, phải tạo nền tảng cho thiệt vững, sau đó chú 

ý tới vần bằng trắc cũng không muộn. 

Ðối liễn là một môn học không đƣợc truyền dạy nữa nên rất nhiều 

học sinh hiện giờ ở  Trung Hoa  không biết làm,  hoặc coi thƣờng 

chuyện làm câu đối. Kỳ thật, môn học này là biểu hiện trí huệ của 

nhân  loại.  Ðối  liễn  cũng  là  một  bộ  môn  đặc  sắc  cao  độ  của  nền 

văn hóa Trung Hoa mà văn hóa Tây phƣơng không thể nào sánh 

bằngđƣợc. Lý do là vì câu đối phải căn cứ theo triết lý âm dƣơng, 

thiên  địa,  càn  khôn,  nam  nữ...  diễn  biến  mà  thành.  Ðối  liễn  vừa 

tinh  luyện,  vừa  có  ý  nồng  hậu  phong  phú,  đồng  thời  lại  có  tác 

dụng khai tâm mở trí. 

210 

Trung Quốc bây giờ bắt đầu chú ý trở lại chuyện làm câu đối. Ðời 

nhà  Thanh  có  ông  Kỷ  Hiểu  Lam  là  ngƣời  rất  sành  làm  câu  đối. 

Thời  cận  đại  thì  văn  hóa  trở  thành  Bạch  thoại  (văn  nói,  đàm 

thoại), khiến Cổ văn bị lơ là. Nay các vị học môn Cổ văn, có nhiều 

ngƣời làm câu đối sẽ không thuần thục lắm, hoặc không có vần 

điệu lắm. Song, tôi sẽ sửa cho các vị, và vẫn giữ tối đa ý nghĩa 

cùng tƣ tƣởng của câu đối các vị làm ra. Các vị đừng coi thƣờng 

môn học đối liễn này bởi vì đó cũng là một cảnh giới vô cùng vô 

tận vậy. 



78. CHÚNG SINH ÐÁNG THƢƠNG XÓT, KHÔNG BIẾT TỰ 

CỨU 

(Vạn Phật Thành ngày 29 tháng 8 năm 1982) 

Con  ngƣời  là  một  phần  của  Phật,  một  phần  linh  tánh  của  Phật 

chớ không phải toàn thể. Ví nhƣ Phật phóng hào quang từ một lỗ 

chân  lông,  thì  trong  hào  quang  đó  biến  hóa  ra  vô  lƣợng  chúng 

sinh; hoặc nơi hơi thở của Ngài phóng hào quang, thì cũng biến 

hóa ra vô lƣợng chúng sinh. Hào quang của Phật có thể biến hóa 

ra chúng sinh, cho nên nói rằng: "Nhất thiết chúng sinh, Giai hữu 

Phật tính, Giai kham tác Phật." 

Là ngƣời, thƣờng trong mỗi hơi thở của mình cũng có vô số vô 

lƣợng vi sinh vật. Khi những vi sinh vật trong hơi thở của mình hô 

hấp,  chúng  cũng  biến  hóa  ra  vô  lƣợng  những  chúng  sinh  khác. 

Cho  nên,  chúng  sinh  do  Phật  biến  hóa  ra  khi  tu  hành  sẽ  thành 

Phật; còn chúng sinh do chúng sinh biến hóa ra, thì tuy khác đôi 

chút, nhƣng rồi cũng có ngày thành Phật. 

211 

Loài súc sinh cũng có thể biến hóa ra những loài chúng sinh khác 

bởi  vì  chúng  cũng  có  hô  hấp.  Trong  mỗi  hơi  thở  của  chúng  ẩn 

núp không biết bao nhiêu là vi sinh vật, mà khi đƣợc trợ duyên thì 

chúng sẽ biến hóa thành các loài chúng sinh khác; nếu không có 

trợ duyên thì chẳng biến hóa đặng. 

Trong thân ta có vô lƣợng loại vi trùng, mỗi vi trùng là một chúng 

sinh. Trong mỗi con vi trùng lại có vô lƣợng con siêu vi trùng khác 

nữa; thật là: "Sinh sinh bất dĩ, Hóa hóa vô cùng!" 

Lấy  đó  mà  suy  gẫm,  chúng  sinh  lớn  có  thể  biến  hóa  lớn,  chúng 

sinh  nhỏ  có  thể  biến  hóa  nhỏ,  mỗi  thứ  mỗi  kiểu.  Vì  vậy,  chúng 

sinh trong thế giới thì có vô lƣợng vô biên, càng sinh sôi nảy nở 

càng  nhiều.  Sinh  sôi  nảy  nở  cho  đến  khi  thế  giới  không  dung 

chứa đƣợc nữa, thì thế giới sẽ bị hủy diệt. Song, thế giới này bị 

hủy diệt thì có thế giới khác đƣợc tạo thành. Luôn luôn có chúng 

sinh khởi hoặc, tạo nghiệp, thọ báo; rồi ở trong vòng điên đảo, hồ 

đồ nhƣ vậy. 

Chúng sinh không muốn giác ngộ, lại còn cho là mình thanh tịnh, 

sáng  suốt;  cho  nên  sách  Trung  Dung  nói:  "Nhân  giai  viết  dƣ  tri, 

khu nhi nạp chƣ cổ quắc hãm tỉnh chi trung, nhi mạc chi tri tỮ dã. 

Nghĩa là: "Con ngƣời tự cho mình có trí huệ, chừng khi bị đẩy rớt 

xuống hầm rồi, thì chàng ta cũng không biết là cần phải thoát ra!" 

Nhƣ vậy thì thử hỏi trí huệ này có phải là ngu si chăng? 

Chúng sinh cần ăn để sống. Nhƣ con cá heo đƣợc tập luyện nên 

biết nhảy, biết múa, biết nghe lời; đó là vì nó muốn ăn! Cho ăn thì 

nó làm theo lời mình, biểu gì làm đó ngay. Bởi vì tiền tài, sắc đẹp, 

danh  vọng,  ăn  uống,  ngủ  nghỉ,  năm  thứ  dục  chi  phối,  nên  mình 

điên  đảo  mê  mờ,  không  biết  quay  đầu  về  nhà.  Rồi  trên  con 

212 

đƣờng nguy hiểm nhƣ vậy mình càng chạy càng xa nhà, càng xa 

thì càng lạc lối, lênh đênh trong biển sinh tử mà không biết quay 

đầu về bến. Thật đáng thƣơng xót lắm thay! 

Chúng  sinh  nếu  không  mê  tiền  thì  cũng  mê  sắc;  chính  hai  món 

dục này làm cho ai nấy đều quay cuồng, không thoát ra nổi. Nếu 

không thế thì lại say mê ăn uống, danh vọng, hoặc ngủ nghỉ. Ðó 

là những vọng chấp của chúng sinh. Bởi có vọng chấp nên không 

phá trừ đƣợc vòng điên đảo, hồ đồ. Ngƣời nào thấu rõ đƣợc sự 

mê đắm rồi buông bỏ đi, thì có thể đƣợc tự tại! 



79. XUẤT GIA LÀ XUẤT CÁI GÌ? 

(Vạn Phật Thành ngày 1 tháng 9 năm 1982) 

Ðức  Phật  tuy  là  một  vị  Thái  tử  nƣớc  Ấn  Ðộ  nhƣng  đối  với  phú 

quý thế gian Ngài lại sinh lòng nhàm chán rất sâu đậm, nên Ngài 

muốn  bỏ  ngôi  vua  để  xuất  gia  tu  Ðạo.  Ngài  cũng  muốn  làm  cho 

tất  cả  chúng  sinh  biết  rằng  tất  cả  mọi  pháp  của  thế  gian  đều  là 

vọng tƣởng. 

Thế giới này do đâu mà thành? Là do vọng tƣởng của chúng sinh 

tạo  thành,  và  trong  tƣơng  lai  thì  cũng  sẽ  do  vọng  tƣởng  của 

chúng  sinh  mà  tiêu  hoại;  cho  nên  có  câu:  Nhƣ  thị  nhân,  nhƣ  thị 

quả. (Hễ có nhân thì có quả.) 

Ở trên thế gian, mọi thứ đều là vô thƣờng biến hoại. Bồ Tát nhàm 

chán pháp thế gian, Phật lại càng xa lánh pháp thế gian hơn nữa. 

Ngài không sinh lòng nhiễm ô chấp trƣớc pháp đó. Ngài vĩnh viễn 

đoạn  tuyệt  lòng  tham  ái,  dục  vọng  thế  gian.  Ðiều  mà  ngƣời  đời 

tham  thì  Phật  không  tham,  điều  ngƣời  đời  yêu  thích  thì  Phật 

213 

không  yêu  thích,  bởi  vì  Ngài  không  có  tham  ái  cho  nên  Ngài 

không có phiền não. 

Phiền não mà chúng ta có bây  giờ là do đâu mà sinh ra? Là do 

tham với ái mà sinh ra! Nếu mình không tham thì không có lòng 

ích kỷ, nếu không có lòng ích kỷ thì mình không có phiền não. 

Tại sao mình phải tham? Tại vì mình bị dục niệm chi phối, khiến 

cho  mình  phát  sinh  ra  lòng  tham  ái.  Nếu  có  lòng  tham  ái  mà 

không thể nào thỏa mãn đƣợc thì sẽ sinh ra phiền não; có phiền 

não thì có điên đảo; có điên đảo thì có ô nhiễm. Bây giờ mình tu 

hạnh  thanh  tịnh  tức  là  phải  làm  sao  để  diệt  trừ  tất  cả  mọi  thứ  ô 

nhiễm. 

Phật  lúc  nào  cũng  tìm  cách  làm  lợi  ích  cho  chúng  sinh.  Lúc  ở 

trong  vƣơng  cung  thì  Phật  không  tham  trƣớc  mọi  thứ  vinh  hoa 

phú  quý;  lúc  xuất  gia  thì  Ngài  dẹp  bỏ  hết  những  oai  nghi  của 

ngƣời  thế  tục,  không  cùng  ngƣời  khác  đấu  tranh  biện  luận,  cho 

nên Ngài đắc đƣợc Vô Tranh Tam Muội: 

 "Tranh thị thắng phụ tâm,  

 Dữ Ðạo tương vi bội,  

 Tiện sinh tứ tướng tâm,  

 Như hà đắc Tam Muội?"  

Dịch là: 

 "Tranh là tâm hơn thua,  

 Ði ngược lại với Ðạo,  

 Khiến sanh ra bốn tướng,  

214 

 Làm sao được Tam Muội?"  

Phật an trụ nơi pháp Không Tranh. Ngài hoàn thành hạnh nguyện 

đã lập khi xƣa, đầy đủ vô lƣợng công đức. Ngài dùng quang minh 

của Ðại Trí huệ để diệt trừ tất cả si mê trên thế gian, phá tan tất 

cả những sự đen tối vô minh. Ngài là phƣớc điền vô thƣợng của 

chúng  sinh  ở  thế  gian,  lúc  nào  cũng  vì  chúng  sinh  mà  tán  thán 

công  đức  của  mƣời  phƣơng  ba  đời  chƣ  Phật,  khiến  chúng  sinh 

đƣợc trồng phƣớc, cầu huệ, và vun bồi tất cả thiện căn nơi Tam 

Bảo. Phật dùng con mắt trí huệ thấy đƣợc tất cả đạo lý chân thật, 

rồi lại vì chúng sinh mà tán thán công đức xuất gia. 

"Xuất  gia"  là  xuất  Tam  Giới  gia  (Dục  giới,  Sắc  giới  và  Vô  sắc 

giới), và cũng là xuất Thế tục gia. "Thế tục gia" là nhà của ngƣời 

đời; ra khỏi nhà ngƣời đời rồi tức là mình không còn quan niệm 

nhƣ ngƣời đời nữa. 

"Xuất  gia"  cũng  có  nghiã  là  xuất  Phiền  não  gia.  Chúng  ta,  mỗi 

ngƣời trên thế gian này, đều đang ở trong cái nhà phiền não. Khi 

nóng giận thì mình cảm thấy rằng ăn bất cứ của ngon vật lạ nào 

cũng  đều  không  có  mùi  vị  gì  cả,  cho  nên  khi  mình  xuất  gia  là 

muốn xuất ra khỏi nhà phiền não. 

"Xuất  gia"  còn  có  nghĩa  là  xuất  Vô  minh  gia.  "Vô  minh"  tức  là 

không có hiểu biết rõ ràng, chuyện gì cũng không thấu suốt, làm 

chuyện gì cũng điên đảo cả. Do đó phải ra khỏi cái nhà vô minh. 

Xuất gia cũng do nhiều động cơ khác nhau. Nhƣ ở Trung Hoa, có 

nhiều  ngƣời  vì  lớn  tuổi  rồi  mà  không  có  thân  thích  để  nhờ  cậy, 

cho nên họ xuất gia để về sau có ngƣời săn sóc cho dễ dàng. Có 

kẻ thì vì hoàn cảnh bức bách nên xuất gia; hoặc là vì phạm pháp, 

giết  ngƣời  nên  muốn  đổi  danh  đổi  tánh,  đổi  mặt  đổi  mày,  làm 

215 

ngƣời  xuất  gia  để  luật  vua  không  tầm  nã  nữa.  Có  kẻ  thì  vì  khó 

nuôi  nên  gia  đình  quyết  định  đem  cho  nhà  chùa.  Ðó  là  ba  loại 

ngƣời xuất gia, có tu hành đƣợc hay không thì chƣa biết; có thể 

họ tu đƣợc, mà cũng có thể họ chẳng tu đƣợc! 

Lại có kẻ chân chánh vì vấn đề sinh tử, phát tâm Bồ đề, mà xuất 

gia.  Hạng  xuất  gia  nhƣ  vậy  nếu  họ  không  bao  giờ  thối  tâm  thì 

đúng là chân chánh tu hành. Họ vì đau khổ nghĩ đến vấn đề sinh 

tử mà phát tâm đại Bồ đề, y chiếu theo lời Phật dạy mà tu hành. 

Cho  nên  xuất  gia  có  nhiều  tâm  trạng  và  hoàn  cảnh  khác  nhau. 

Song,  sau  khi  xuất  gia  rồi  thì  đừng  có  phạm  lỗi  lầm  mà  phải  trở 

nên thanh tịnh, xa lìa mọi tội lỗi, khôi phục lại tâm thanh tịnh bản 

hữu của chính mình, vĩnh viễn ra khỏi nhà Tam Giới, ra khỏi nhà 

Phiền não, ra khỏi nhà Vô minh, ra khỏi nhà Thế tục. 

Có ngƣời hỏi: Tại sao không có Phật đàn bà? 

Trả lời: Không phải là không có Phật đàn bà. Cũng có vậy. Trong 

Kinh  Pháp  Hoa  có  nói  rất  rõ  ràng  rằng  cô  Long  Nữ  hiến  ngọc 

xong  thì  lập  tức  thành  Phật.  Long  Nữ  là  một  cô  gái,  đem  ngọc 

châu hiến Phật, hiến xong rồi thì lập tức ngay đó thành Phật. Nhƣ 

thế chứng minh rằng đàn bà cũng thành Phật vậy, song rất hiếm. 

Còn vấn đề vì sao làm ngƣời nam, vì sao làm ngƣời nữ, thì đó là 

do ƣa thích mà ra. Hễ ai có ý niệm thích làm con gái thì sẽ làm 

con  gái,  nếu  có  tƣ  tƣởng  thích  làm  đàn  ông  thì  sau  này  sẽ  làm 

đàn ông. Ðó là nghiệp báo mà tự mình tạo ra, tự mình chịu quả, 

tùy  theo  nghiệp  mà  chuyển  hóa.  Song,  cũng  có  ngƣời  có  khả 

năng  chi  phối  nghiệp  quả  của  chính  họ.  Họ  không  bị  cảnh  giới 

xoay  chuyển,  mà  trái  lại,  họ  có  thể  xoay  chuyển  càn  khôn,  làm 

cho nghiệp quả cải biến và làm chủ đƣợc chính họ. 

216 

Nếu mình tùy theo nghiệp thì mình không có năng lực khống chế 

nó. Nếu mình biết chuyển nghiệp, tức là mình có năng lực khống 

chế nó. Tại sao  Bồ Tát lại phát nguyện? Là để khống chế giòng 

lƣu chuyển của nghiệp. Các Ngài dùng đại nguyện để làm trụ cột, 

do đó mới xoay chuyển đƣợc nghiệp. Cho nên nói rằng các Ngài 

có  thể  chuyển  nghiệp  mà  nghiệp  không  chuyển  đƣợc  các  Ngài; 

các  Ngài  có  thể  chuyển  cảnh  giới  mà  cảnh  giới  không  chuyển 

đƣợc  các  Ngài;  các  Ngài  có  thể  chuyển  quả  báo  mà  quả  báo 

không chuyển đƣợc các Ngài! 

Thật ra, có thể khống chế đƣợc nghiệp, song phải có trí huệ. Nếu 

mình chỉ là thứ si mê, vô minh, chuyên làm chuyện điên đảo, thì 

không thể nào khống chế đƣợc nó. 

Hỏi các vị rằng: "Vì sao các vị muốn làm chuyện điên đảo?" Các 

vị đáp: "Không biết." Vì không biết cho nên cứ chạy theo nghiệp! 

Bởi vậy cho nên không phải là đàn bà không có khả năng thành 

Phật,  cũng  không  phải  rằng  Phật  là  dƣơng  mà  quỷ  là  âm.  Tuy 

nhiên,  cũng  có  thể  nói  rằng  Phật  là  thuần  dƣơng,  quỷ  là  thuần 

âm, và con ngƣời là nửa dƣơng nửa âm! 

Không phải nam là hoàn toàn dƣơng và nữ là hoàn toàn âm đâu! 

Nếu  quả  thật  ngƣời  nam  là  hoàn  toàn  dƣơng  thì  chẳng  cần  kết 

hôn  với  ngƣời  nữ  làm  gì,  và  nếu  ngƣời  nữ  là  hoàn  toàn  âm  thì 

cũng không cần kết hôn với ngƣời nam làm gì. Bởi vì sau khi kết 

hôn rồi thì sẽ biến thành một nửa âm một nửa dƣơng, không còn 

thuần âm hay thuần dƣơng nữa. 

Tu hành là tu đến chỗ vô lậu, tức là tới chỗ thuần dƣơng. Nam là 

dƣơng nhƣng trong dƣơng có âm; nữ là âm nhƣng trong âm có 

dƣơng. Do đó, sau khi kết hôn thì có năng lực sinh con đẻ cái là 

217 

vì âm, dƣơng kết hợp mới biến hóa đƣợc. Ðó là cảnh giới tƣơng 

đối. 

Không  phải  rằng  nam  là  hoàn  toàn  dƣơng  hay  nữ  nhất  định  là 

hoàn  toàn  âm.  Trong  Kinh  Dịch  có  nói  rằng:  "Nhất  âm  nhất 

dƣơng, vị chi Ðạo. Thiên âm thiên dƣơng, vị chi tật." 

"Thiên"  nghĩa  là  cực  đoan,  hễ  thiên  âm  hay  thiên  dƣơng  thì  có 

bịnh  tật,  tức  là  sai  lầm  rồi.  Không  có  cực  đoan  thì  gọi  là  Trung, 

không có biến cải thì gọi là Dung; đó là đạo lý Trung Dung. Do đó, 

ngƣời nam đừng cho rằng mình là hoàn toàn dƣơng, vì nếu thế 

thì  tại  sao  lại  muốn  kết  hôn?  Bởi  ngƣời  nam  khi  kết  hôn  rồi  thì 

trong dƣơng có âm, và ngƣời nữ khi kết hôn rồi thì trong âm lại 

có dƣơng; đó là vấn đề âm dƣơng trao đổi. 

Bây giờ thế nào gọi là "ngƣời"? "Ngƣời" chỉ là cái tên giả. Trƣớc 

kia tôi đã từng nói nhiều lần rằng lúc ban đầu chữ "ngƣời" đƣợc 

đặt ra để chỉ con ngƣời. Nếu lúc đầu dùng chữ "chó," thì bây giờ 

mình  đã  gọi  con  ngƣời  là  "chó"  rồi!  Cho  nên  dùng  lâu  thì  thành 

thói quen, chữ "ngƣời" đó chỉ là một cái tên thôi. 

Bây giờ đến câu "Nhất âm nhất dƣơng vi nhân," nghĩa là một âm 

một  dƣơng  là  ngƣời.  Trong  dƣơng  có  âm,  trong  âm  có  dƣơng; 

trong mùa đông thì có  ẩn tàng mùa hạ, cũng nhƣ trong mùa hạ 

cũng có ẩn tàng mùa đông. Trong mùa đông, tới một lúc nào đó 

sẽ sinh ra dƣơng (đông chí); và trong mùa hạ, tới một lúc nào đó 

sẽ sinh ra âm (hạ chí). Một năm là sự biến hóa của âm, dƣơng. 

Âm mà tới cực điểm thì thành dƣơng, dƣơng mà tới cực điểm thì 

trở thành âm. Vì vậy, con ngƣời sinh ra là dƣơng, chết đi là âm, 

cũng đồng một đạo lý đó. 

218 

Chúng ta gọi mình là "con ngƣời"; nhƣng lúc ban đầu nếu gọi con 

ngƣời là "con gà," thì chữ "gà" đó gọi quen rồi sẽ không ai cho là 

kỳ  quái  nữa.  Cũng  nhƣ  đặt  tên  một  đứa  bé  là  "chó  con";  khi  nó 

lớn lên rồi, nếu ai gọi "chó con" thì nó biết đó là gọi tên nó. Ðó chỉ 

là một cái tên, và chỉ là cái tên giả thôi. Ngƣời họ Trƣơng thì nói 

mình là họ Trƣơng. Hỏi anh ta vì sao họ là Trƣơng; thì đáp rằng 

bởi vì cha họ là Trƣơng. Hỏi ông nội họ là gì; thì đáp rằng cũng 

họ  Trƣơng.  Lại  hỏi  ông  cố,  ông  tằng,  ông  tổ  họ  là  gì,  ở  đâu  lại; 

truy cho tận cùng thì anh chàng đó cũng không biết đƣợc tổ tiên 

của mình là họ gì nữa, bởi vì chỉ là cái tên giả mà thôi! 

Do đó, đừng nên chấp trƣớc, đừng nói rằng tôi nhƣ thế nọ hoặc 

tôi nhƣ thế kia. Bởi vì nói gì rồi cũng có cái "tôi" trong đó, tức là 

có lòng ích kỷ. Ðã có ích kỷ thì có phiền não. Nếu nhƣ không có 

cái "tôi" thì không có lòng ích kỷ, thế thì còn có gì phiền hà đâu? 

Con ngƣời vì sao mà nóng giận? Là vì cho rằng ngƣời khác đối 

với mình không tốt, khinh mình, xử tệ với mình, rồi sinh ra nóng 

giận.  Nhƣng  nếu  họ  làm  gì  có  lợi  cho  mình  thì  mình  lại  vui  vẻ, 

sung sƣớng. Ðó đều là bị vô minh làm cho mình động tâm vậy! 



80. ĂN THỊT LÀ NGUỒN GỐC CỦA TAI KIẾP! 

(Vạn Phật Thành ngày 19 tháng 9 năm 1982) 

Phật  Giáo  có  ba  thời  đại  là  Chánh  Pháp,  Tƣợng  Pháp  và  Mạt 

Pháp. Ðó là do nghiệp báo của chúng sinh chiêu cảm mà ra. 

Ở thời Chánh Pháp, con ngƣời đƣợc phƣớc báo rất lớn, rất dầy, 

và  trí  huệ  cũng  rất  cao.  Ở  mặt  đất  thì  nƣớc  giống  nhƣ  sữa  vậy, 

rất bổ dƣỡng, và nơi nào nƣớc cũng rất tốt. Tới thời Tƣợng Pháp 

219 

thì nƣớc uống mất đi chất bổ dƣỡng. Hiện tại thời Mạt Pháp thì 

nƣớc không còn chất bổ nữa, trái lại trộn lẫn đủ thứ chất độc. Có 

ngƣời  nói:  "Chúng  tôi  uống  nƣớc  đã  có  bỏ  thuốc  khử  độc  rồi." 

Tuy vậy nƣớc vẫn còn độc, không cách gì trừ hết đƣợc. 

Trên  thế  giới,  hiện  giờ  chất  độc  càng  ngày  càng  gia  tăng,  khiến 

cho  không  khí  bị  ô  nhiễm.  Vì  ngƣời  ta  dùng  chất  độc  quá  nhiều 

nên  độc  tố  thấm  dần  vào  thân  ngƣời,  rồi  trải  qua  sự  biến  hóa 

trong  cơ  thể,  khi  mình  thở  ra  thì  chất  độc  đó  lại  trở  ngƣợc  về 

trong không khí. Hiện tại trong hƣ không đầy dẫy độc khí. 

Chúng ta biết bom nguyên tử, bom khinh khí là thứ tối nguy hiểm, 

nhƣng những thứ đó còn thua độc khí do miệng mình phóng ra. 

Bởi vậy thế giới này càng ngày càng trở nên vô cùng nguy hiểm. 

Vì  bị  độc  khí  đó  xông  ƣớp  nên  mỗi  ngày  con  ngƣời  giống  nhƣ 

"sống trong cơn say, chết trong giấc mộng" vậy. Ăn uống, cờ bạc, 

rƣợu  chè,  lừa  bịp,  trộm  cắp,  không  có  chuyện  xấu  xa  gì  mà  họ 

không  biết  làm.  Ðó  là  tình  trạng  độc  hại  vô  cùng,  hết  sức  nguy 

hiểm vậy. 

Bây giờ muốn thế giới tiêu hết chất độc thì phải có biện pháp gì? 

Tức là phải ăn chay, đừng ăn thịt! Ăn chay thì chất độc sẽ giảm 

bớt  đi.  Nếu  muốn  thế  giới  này  hoàn  toàn  hết  độc  thì  mọi  ngƣời 

đừng ăn thịt, chỉ ăn chay. Bởi vì trong thịt có chất độc, mà chất 

độc  này  lại  rất  vi  tế,  nên  dù  ăn  vào  mình  cũng  không  nhận  biết 

đƣợc là có chất độc. Song, từ từ mình sẽ trúng phải chất độc của 

thịt, lợi hại đến độ không có thứ thuốc nào có thể cứu nổi, bởi vì 

trong thịt chất chứa sự oán hận rất sâu dày. Cho nên ngƣời xƣa 

nói rằng: 

 "Thiên bách niên lai oản lý canh,  

220 

 Oán thâm tự hải hận nan bình.  

 Dục tri thế thượng đao binh kiếp,  

 Thả thính đồ môn dạ bán thanh."  

Dịch là: 

 "Ngàn năm oán hận ngập bát canh,  

 Oán sâu như biển, hận khó tan.  

 Muốn biết vì sao có chiến tranh,  

 Hãy nghe lò thịt, lúc nửa đêm!"  

Miếng  thịt  trong  tô  canh  tuy  nhỏ,  nhƣng  thật  sự  trong  đó  chất 

chứa sự thù hằn sâu nhƣ biển cả vậy. Ngƣời đập lộn với ngƣời, 

nhà này đánh  nhau với nhà kia, nƣớc này  xâu  xé nƣớc kia, địa 

cầu này tiêu hủy địa cầu khác; gây nên chiến tranh nhƣ vậy đều 

là do ăn thịt mà ra. Tất cả những tai nạn đao binh, thủy hỏa, tật 

dịch lƣu hành, đều là do ăn thịt mà thành. Nếu muốn hiểu rõ đạo 

lý  thì  lúc  nửa  đêm  hãy  tới  nhà  ngƣời  đồ  tể  mà  lắng  nghe:  lắng 

nghe  tiếng  rống  đau  đớn  của  con  heo  bị  thọc  huyết,  lắng  nghe 

tiếng khóc uất ức của con trâu hay con dê bị giết. 

Tóm lại, con vật nào bị giết thì con đó khóc la rên siết. Lúc khóc la 

chính là lúc mà nó phóng độc khí ra. Một mặt phóng độc khí, một 

mặt  khóc  than  nói  rằng:  "Tốt  lắm!  Bây  giờ  tụi  bây  giết  tao,  trong 

tƣơng lai tao sẽ giết lại tụi bây. Nợ này chẳng bao giờ phủi sạch 

đƣợc! Tụi bây giết tao, tao sẽ giết lại tụi bây, tụi bây ăn thịt tao, 

tao  sẽ  ăn  thịt  lại  tụi  bây!"  Do  lòng  oán  hờn,  thù  hận  chất  chứa 

nhƣ vậy nên mới tạo thành đủ thứ tai họa. 

221 

Nếu  con  ngƣời  ăn  chay  trƣờng  thì  những  oan  nghiệt  đó  sẽ  tiêu 

trừ, bao nhiêu đao gƣơm sẽ trở thành nhung gấm, sự hung hiểm 

sẽ trở thành kiết tƣờng. Vì thế, mình phải tìm cách cứu vãn thời 

Mạt Pháp sắp tới đây! 



DIỄN GIẢI 

(1) Ðây là trạng thái bất động, không dấy khởi vọng niệm của bản 

tánh (nhƣ hồ nƣớc phẳng lặng, không gợn sóng). Song, nơi bản 

tánh  bất  động  ấy  luôn  bừng  hiện  trí  huệ  chiếu  soi,  quán  sát  mọi 

sự (nhƣ sự phản chiếu của mặt nƣớc). 

(2) Tam giới: Dục giới, Sắc giới, Vô sắc giới là ba cõi phàm của 

những chúng sinh chƣa thành Thánh cƣ ngụ. 

(3) Tám tƣớng thành Ðạo: 1. _ Phật ở trời Ðâu Suất giáng sanh. 

2._ Trụ thai. 3._ Xuất thai. 4._ Xuất gia. 5._ Hàng phục ma quân. 

6._ Thành đạo. 7._ Chuyển Pháp luân. 8._ Nhập Niết-Bàn. 

(4)  5  vị  đệ  tử  đầu  tiên  của  Phật  là:  1._  Kiều  Trần  Nhƣ,  2._  Mã 

Thắng, 3._ Bạt Ðề, 4._ Thập Lực Ca Diếp, 5._ Ma Ha Nam Câu 

Lợi. 

(5) Thủy Quả Hòa Thƣợng là tên gọi thân mật của Hòa Thƣợng 

Quảng  Khâm  (1892  -  1986).  Ngài  là  vị  Thánh  Tăng  của  thế  kỷ 

nầy.  Bình  sanh  sống  đạm  bạc,  khổ  hạnh,  thƣờng  chỉ  dùng  trái 

cây  độ  nhật.  Ngài  thƣờng  nhập  định,  song  lấy  pháp  niệm  Phật 

giáo  hóa  chúng  sinh.  Trƣớc  khi  nhập  tịch  mấy  ngày,  Ngài  triệu 

tập đệ tử để phân phú, giải đáp thắc mắc. Giây phút cuối cùng khi 

lâm  chung,  Ngài  vẫn  an  nhiên  sáng  suốt,  thốt  ra  lời  bất  hủ: 

222 

"không  có  đến,  cũng  chẳng  có  đi"  (bất  lai  diệc  bất  khứ)  rồi  mới 

nhắm mắt nhập tịch. 

(6)  Hận:  lòng  tức  giận,  thù  hằn;  cũng  giống  nhƣ  ngọn  lửa  cháy 

phừng phực trong lòng. 

--  Oán:  lòng  oán  ghét.  Khi  ghét  ai  thì  mình  không  muốn  nói 

chuyện  với  y,  luôn  nghĩ  xấu  về  y,  luôn  tìm  lỗi  lầm  của  y,  và  sẵn 

sàng trách móc khi có cơ hội. 

--Não:  rầu  rĩ,  tự  đau  khổ  với  lòng;  khiến  cách  suy  nghĩ  và  nói 

năng đầy dẫy tiêu cực, âm khí, không ai muốn gần gũi. 

--Nộ:  lòng  giận  dữ  hiển  hiện  ra  ngoài  mặt,  nhƣ  ngọn  lửa  cháy 

rừng, không có gì có thể dập tắt nổi. 

--Phiền: lòng đầy phiền toái, nóng bức, thúc giục, không yên ổn, 

cứ muốn làm điều nghịch lại với chân lý. 

 

223 





Document Outline


	Vài Nét Về Vạn Phật Thánh Thành

	Sơ Lược về Hòa Thượng Tuyên Hóa

	Mười Tám Ðại Nguyện của Hòa Thượng Tuyên Hóa

	Tám Quy Luật của Viện Phiên Dịch Kinh Ðiển

	1. GIEO NHÂN GẶT QUẢ

	2. PHẢN BỔN HOÀN NGUYÊN

	3. DÙNG TÂM BÌNH THƯỜNG ÐỂ HỌC PHẬT

	4. HỌC PHẬT THÌ ÐỪNG THAM DANH LỢI

	5. GHI CHÚ VỀ SỰ LINH NGHIỆM KHI CẦU MƯA Ở CÔNG VIÊN GOLDEN GATE - SAN FRANCISCO

	6. TUYỂN HIỀN CỬ NĂNG ÐỂ LÀM BẬC TRỤ TRÌ

	7. KINH LĂNG NGHIÊM TUYỆT ÐỐI LÀ BỘ CHƠN KINH

	8. CHÚNG SINH BIỆT NGHIỆP VỌNG KIẾN, VÀ ÐỒNG PHẬN VỌNG KIẾN

	9. TRÌ CHÚ TRƯỚC TIÊN PHẢI CHÁNH TÂM THÀNH Ý

	10. QUY MẠNG CHÚ LĂNG NGHIÊM QUANG MINH TRÊN ÐẢNH PHẬT

	11. KHAI THỊ NHÂN NGÀY LỄ PHẬT ÐẢN

	12. BÁCH KHỔ GIAO TIÊN

	13. BÁT KHỔ

	14. TU ÐẠO KHÔNG CẦN QUÁ THÔNG MINH

	15. NHỮNG CON TRÙNG TÁC QUÁI TRÊN THÂN CỦA MÌNH

	16. BÍ QUYẾT TU ÐẠO: TIẾT THỰC, QUẢ DỤC

	17. ĂN THỊT TỨC LÀ ĂN NGƯỜI

	18. TU ÐẠO CẦN PHẢI BỎ ÁC LÀM LÀNH

	19. ÐẠO CẢ SUY THÌ CÓ NGƯỜI NHÂN NGHĨA

	20. TU ÐẠO CẦN CÓ TÂM KIÊN TRÌ KHÔNG ÐỔI

	21. CHIM ÐẠI BÀNG KIM SÍ ÐIỂU

	22. THỌ, YỂU, PHÚ, CÙNG ÐỀU KHÔNG RA KHỎI LUÂN HỒI

	23. VẠN MA KHÔNG LÙI BỒ ÐỀ TÂM

	24. TẤT CẢ CHÚNG SANH ÐỀU CÓ PHẬT TÁNH

	25. RẮN LẠI NGHE PHÁP

	26. TỰ TẠI PHI THA TẠI

	27. YÊU QUÁI XUẤT THẾ

	28. PHÁP GIỚI DUY TÂM TẠO

	29. CÁI HỌC TẠO MỆNH

	30. ĂN THỊT THÌ CŨNG GIỐNG NHƯ LÀ ĂN CHẤT ÐỘC VẬY! 

	31. TU ÐẠO KHÔNG ÐƯỢC CẨU THẢ! 

	32. XÃ HỘI HỖN LOẠN

	33. HIỆU LỊNH NHÂN NGÀY QUỐC KHÁNH NƯỚC MỸ

	34. MA VƯƠNG CŨNG PHẢI GIỮ QUY CỦ

	35. THIÊN HẠ BỔN VÔ SỰ, DUNG NHÂN TỰ NHIỄU CHI

	36. VÌ NỀN GIÁO DỤC MÀ LÀM CHUYỆN GIÁO DỤC

	37. NHÂN ÁC LỚN NHẤT LÀ SÁT SINH, ĂN THỊT

	38. ÐÔN PHẨM LẬP ÐỨC

	39. ÐẠO

	40. CHÂN, THÀNH, HẰNG

	41. LỜI KHUYẾN KHÍCH ÐẦU NĂM

	42. CÓ NÊN ÐỂ CHO TRẺ EM TỰ DO PHÁT TRIỂN CHĂNG? 

	43. NGUY CƠ CỦA SỰ TIẾN BỘ KHOA HỌC, KỸ THUẬT

	44. NÂNG CAO TIÊU CHUẨN HÀNG TĂNG SĨ, TÍCH CỰC XIỂN DƯƠNG KINH LĂNG NGHIÊM

	45. ÐẠO TRÀNG MỚI LẬP

	46. BỐN ÐIỀU RĂN DẠY VỀ TÁNH THANH TỊNH CHÂN THẬT, BẤT HƯ

	47. NĂM MƯƠI THỨ ẤM MA TRONG KINH LĂNG NGHIÊM

	48. LĂNG NGHIÊM ÐẠI ÐỊNH

	49. ÐỪNG HAM THẦN THÔNG DỊ ÐOAN

	50. MUỐN ÐỘ CHÚNG SINH THÌ TRƯỚC HẾT MÌNH ÐỪNG ĂN THỊT

	51. ÍT PHIỀN NÃO, ÍT TƯ DỤC

	52. NHÂN ÐỊA BẤT CHÂN, QUẢ THỌ KHỔ

	54. LÀM NGƯỜI CẦN PHẢI HIẾU THẢO VỚI CHA MẸ

	55. TỰ DO QUÁ MỨC SẼ ÐEM LẠI ÐAU KHỔ! 

	56. "HIPPY" TỪ ÐÂU ÐẾN? 

	57. HỌC ÐƯỜNG LÀ THÁNH ÐỊA

	58. KHI PHÁT NGUYỆN CẦN PHẢI THÀNH TÂM

	59. HỌC PHẬT PHÁP CẦN DŨNG MÃNH SỬA ÐỔI LỖI LẦM

	60. NÓI CHUYỆN VỚI HỌC SINH TRƯỜNG DỤC LƯƠNG VÀ TRƯỜNG BỒI ÐỨC

	61. QUÂN TỬ BIẾT CÁCH TẠO VẬN MẠNG

	62. SỰ BẤT ÐỒNG GIỮA PHẬT VỚI MA

	63. TÁM ÐỨC TÍNH CĂN BẢN LÀM NGƯỜI

	64. LẤY VIỆC GIÚP ÐỜI LÀM TRÁCH NHIỆM

	65. CÓ CHÍ THÌ NÊN

	66. BÀI TRỪ SẮC THÁI MÊ TÍN

	67. LÒNG THAM KHÔNG ÐÁY CỦA CON NGƯỜI

	68. BA THỨ ÐỘC TÁC HẠI CON NGƯỜI NẶNG NỀ NHẤT

	69. Ở VƯỜN LAN MÀ CHĂNG BIẾT LAN THƠM

	70. THẾ NÀO LÀ TAM TẠNG KINH MƯỜI HAI BỘ? 

	71. ÐỨC LỤC TỔ Ở ẨN NƠI NHÓM THỢ SĂN

	72. PHÁ BỎ TRI KIẾN NHÂN NGÃ, CHIA RẼ PHẬT GIÁO

	73. NGƯỜI TU ÐẠO CẦN VƯỢT QUA KHẢO NGHIỆM

	74. NGƯỜI TU ÐẠO CẦN GIỮ GÌN THÂN TÂM

	75. KHÔNG TU GIỚI, ÐỊNH THÌ CHĂNG SINH TRÍ HUỆ

	76. CHA MẸ LÀ TẤM GƯƠNG CHO CON CÁI

	77. NỀN VĂN HÓA CỐ HỮU CỦA TRUNG QUỐC

	78. CHÚNG SINH ÐÁNG THƯƠNG XÓT, KHÔNG BIẾT TỰ CỨU

	79. XUẤT GIA LÀ XUẤT CÁI GÌ? 

	80. ĂN THỊT LÀ NGUỒN GỐC CỦA TAI KIẾP! 




cover_image.jpg
KhaiThiHai






index-1_1.jpg





